Las
Bienaventuranzas

~— WWW.Israelgonzalez.net -
Tradueeion-de Armando Ramirez——




Introduccion

George Bernard Shaw una vez describi6é el Sermén del Monte como “un arrebato
poco practico de anarquismo y sentimentalismo”. El filé6sofo Aleman, Friederich
Nietzsche lo trat6 con aun menos cortesia cuando escribié que “la moralidad Cristiana
es la forma mas maligna de toda la falsedad” (Ecce Homo). En 1929, el humanista
John Herman Randall estuvo dispuesto a reconocer que Jesus era “un verdadero gran
genio moral”, pero entonces, se peguntaba como el carpintero Galileo pudo haber
pronunciado la tltima palabra sobre la ética humana (Religion in the Modern World).
Pero muchas més personas han sostenido este sermon en gran respeto aun cuando no
lo conocen o entienden muy bien. Con toda seguridad podemos decir que el Sermén
del Monte, es el mejor conocido, menos entendido y menos practicado de toda la
ensefianza de Jesus.

La mente moderna, la religiosa como la no religiosa, ha tratado a este Sermoén en
una variedad de formas. Como ha sido sefialado anteriormente, algunos lo han
rechazado totalmente como algo poco practico o positivamente malo. Otros lo han
recibido, pero con reservas significantes. El humanismo en sus maés cortes forma, lo ha
considerado como un codigo moral tentativo destacable, pero completamente
separado de la cruz o de un Cristo divino. El liberalismo religioso, en su mayor parte lo
ve como un disefio para la reconstruccion social, mas que una conversion individual.
Albert Schweizter lo explicO como una ética especial para un tiempo especial basado
sobre la creencia equivocada de Jesus que el fin de todo el tiempo estaba por ocurrir.

Entre los religiosos conservadores, muchos premilenalistas dispensacionales lo ven
como otra “ley” inconsistente con la era de la gracia e imposible de aplicar a un mundo
pecador. Ellos esperan su cumplimiento en el “reino milenial”. La gran parte del
protestantismo evangélico ha separado la vida en dos areas: Una personal, la otra
social. Para ellos la ética del Serm6n del Monte esta disefiada para gobernar las
relaciones sociales inicamente. Para ellos, parece imposible de aplicar sus preceptos
o a los negocios o al gobierno. Todo esto nos decir que hemos trabajado una maravilla
en nuestros tiempos para tomar el documento mas revolucionario en la historia y
convertirlo en algo doécil e inconsecuente. La Palabra de Dios ha sido severamente
suavizada. El evangelio ha sido decorado para adecuarse al estilo de vida de hombres
indisciplinados e indulgentes.

Hay un sentido verdadero en el que hemos llegado al circulo completo. El Sermén
del Monte fue primeramente dirigido a un mundo en el que los Fariseos habia sido
exitosos en desahogar la vida y significado de la ley de Moisés. Nosotros ahora
vivimos en un mundo en el que ha transformado el evangelio en poco mas que una
cortesia del siglo veinte. Por esta razon, es mas urgente que volitemos a ver més a
menudo y cuidadosamente en el inico sermon que el Hijo de Dios quizas méas que en



Las Bienaventuranzas: El Cardcter de los

Ciudadanos del Reino

Jesus abre su trascendental Sermdn con una serie de siete fuertes y en gran medida
paraddjicas declaraciones conocidas tradicionalmente como “Las Bienaventuranzas”
(Mat.5:2-12). Estas declaraciones deben haber caido como rayos sobre los oidos Judios
del primer siglo. Una més improbable formula para el éxito dificilmente pudo haber sido
imaginada. Esas declaraciones atacaban a cada dicho de la sabiduria convencional y
dejaron al oyente sorprendido y perplejo. En esta forma Jests gana la atencion de Su
audiencia y se dirige al caracter esencial del reino de Dios y sus ciudadanos.

Todo el mundo, de entonces como ahora, estaba en la busqueda mas ferviente de la
felicidad, y habia tan poca nocién, como en los hombres de hoy de como obtenerla. No
hubo ninguna sorpresa en el anuncio que habia verdadera bienaventuranza en el Reino.
La conmocién vino cuando se declard el tipo de personas que estaban destinadas para
obtenerlo.

Las Bienaventuranzas hablas exclusivamente de cualidades espirituales. Los intereses
historicos del hombre — la riqueza material, la posicion social, y la sabiduria terrenal, no
simplemente reciben poca atencién, sino que no reciben ninguna. Jesus esta claramente
delineando un reino que no es de este mundo (Juan 18:36), un reino cuyas fronteras no
atraviesan por tierras y ciudades, sino a través de los corazones humanos (Lucas 17:20-
24). Este reino improbable llegd como fue anunciado en el primer siglo (Marcos 9:1;
Col.1:13; Apoc.1:9) pero muchos no estaban preparados para reconocerlo y recibirlo —
tanto como muchos no lo estan ahora.

Debe ser observado que no son unicamente las cualidades espirituales de los
ciudadanos del reino, sino que son cualidades que no vienen a los hombres en forma
natural. Estas cualidades nos son el producto de la herencia o el medio ambiente, sino de
la eleccion. Nadie simplemente “caera” en estas categorias. Estas no unicamente no
vienen en forma natural a los hombres, sino son de hecho, contrariamente distintas a la
“segunda naturaleza” que el orgullo y el deseo han causado prevalecer en los corazones
de toda la humanidad.

Quizds no hay mas importante verdad que debe ser reconocida sobre las
Bienaventuranzas, que el hecho que no son proverbios independientes que se apliquen a
ocho diferentes grupos de hombres, sino son una descripcidbn compuesta de todo
ciudadano en el reino de Dios. Estas cualidades estan tan entretejidas en un tejido
espiritual que son inseparables. Poseer una es poseer todas. Carecer de una es carece de
todas. Y como todos los Cristianos deben poseer todas estas cualidades de la vida del
reino, ellos también estan destinados para recibir todas sus bendiciones — bendiciones



12| Invitacién a una Revolucién Espiritual

que, como sus cualidades, sino componentes de una recompensa — un cuerpo llamado a
una misma esperanza (Efe.4:4).

En resumen, las Bienaventuranzas no contienen una promesa de bendicidon sobre los
hombres en su estado natural (todos los hombres lloran pero no todos seran consolados,
Mat. 5:4) tampoco ofrecen esperanza a aquellos que parecen caer en una u otra categoria.
Las Bienaventuranzas son un cuadro compuesto de lo que todo ciudadano del reino, no
Unicamente unos pocos super discipulos, deben ser. Marcan la diferencia radical entre el
reino del cielo y el mundo de los otros hombres. El hijo del reino es diferente en lo que él
admira y valora, diferente entre lo que ¢l piensa y siente, diferente en lo que ¢él busca y
hace. Claramente, nunca ha habido un reino como este antes.

Un Reino para Los Pecadores y los Humildes

Han existido muchos enfoques al contenido especifico de las Bienaventuranzas.
Muchos creen que hay una progresion del pensamiento moviéndose a través de ellas, que
comienza con una nueva actitud hacia uno mismo y hacia Dios, que lleva a su vez a una
nueva actitud hacia otros y culmina con la reacciéon del mundo a este cambio radical. Hay
algiin mérito a este andlisis, y si tal semejante formato ordenado coincide siempre 0 no
con el orden actual de las bienaventuranzas, las ideas estan ciertamente ahi. A una
sociedad gobernada por algunas serias malas interpretaciones sobre el reino de Dios, las
Bienaventuranzas hacen dos basicas declaraciones. Primero, que el reino no esta abierto
para el que se auto justifica o confia en si mismo, sino para el pecador penitente que lo
busca con toda humildad. Y Segundo, que el reino no deber ser considerado para los
“poderosos” que logran sus deseos por medio de sus riquezas o violencia, sino para una
compafiia de hombres pacientes que no unicamente ceden a sus deseos, sino aun a sus
“derechos” por las necesidades de otros.

Aunque no explicitamente declarado (Jesus no habla claramente de Su muerte hasta
un afio mas tarde, Mat. 16:21) no hay nada mas completamente tan obvio en este sermén
como la verdad central del evangelio que la salvacion es por la gracia de Dios. Aqui el
premilenalista dispensacional estd palpable equivocado. ;Cémo pudieran los hombres y
mujeres tan hambrientos de justicia (Mat.5:6), y tan necesitados de misericordia (Mat.5:7)
encontrar un lugar en un reino gobernado por un sistema de ley tnicamente? Y ;Quién
pudiera imaginar que los ciudadanos en el reino terrenal concebido por Ilos
dispensacionalistas pudiera aun sufrir persecucion (Mat.5:1-12)? La justicia del reino no
descansa sobre un sistema de ley sino sobre un sistema de gracia. Sus normas santas son
alcanzables por hombres pecadores (Mat.5:48). De lo contrario, el Sermon del Monte
seria una fuente de mayor desesperanza que la ley de Moisés (Rom.7:25).



Las Bienaventuranzas: Nada Tiene Exito como el
Fracaso

Quizas no exista mejor declaracion del mensaje de las Bienaventuranzas (Mat.5:
2-12) que el dicho poco raro de G. K. Chesterton “Nada tiene éxito como el fracaso”.
Por supuesto, Jesiis no estaba hablando del verdadero fracaso aun como Chesterton
no lo estaba describiendo, sino de lo que los hombres han generalmente considerado
como fracaso. La cruz fue ciertamente un fracaso colosal visto desde toda norma
convencional. Pero la cruz nos parece “correcta” ahora para muchos de nosotros
porque hemos estado de acuerdo con la bien establecida tradiciéon en mil novecientos
afios. No es tan notable entonces que un reino destinado a ser levantado en poder
sobre una cruz debiera estar lleno de sorpresas y que Jesus dijera que tnicamente
aquellos que eran aparentes fracasos tuvieran alguna esperanza de su felicidad. En las
siguientes bienaventuranzas, el Salvador deja claro que el reino de los cielos pertenece
a no los grandes sino a los humildes.

“Bienaventurados los pobres en espiritu” (Mat.5:3). Jestis comienza al tocar
la fuente de fuente del caracter de los ciudadanos del reino — su actitud hacia mismo
en la presencia de Dios. Lucas abrevia esta bienaventuranza al decir,
“Bienaventurados vosotros los pobres” (Luc.6:20) y registra también una advertencia
pronunciada por Jests sobre el rico (Luc.6:24). En la sinagoga, en Nazaret, Jesus
habia leido la profecia mesianica de Isaias sobre el pobre (“manso” ASV) de haberles
predicado el evangelio (Isa.61:1; Luc.4:18) y mas tarde, advierte seriamente que el rico
no vendra facilmente al reino de Dios (Luc.18:24-25). Pero aunque es verdad que una
“gran multitud del pueblo le oia de buena gana” (Mar.12:37) debido a que los
esfuerzos rigurosos del pobre les acercan a la humildad mas facilmente que la
afluencia comoda del rico, el registro del sermén del Monte por Mateo deja evidente
que Jesus nos esta refiriéndose a la pobreza econémica. No es imposible que el pobre
sea arrogante y el rico sea humilde. Estos “pobres” son aquellas personas que
poseyendo poco o mucho, tiene un conocimiento de su propia destitucion espiritual.

La palabra Griega que traduce “pobre” viene de la raiz de una palabra que significa
agacharse o encogerse. Se refiere no Gnicamente a aquellos cuya vida es una lucha,
sino a los hombres que son reducidos a la mas miserable mendigacion debido a que no
tienen absolutamente nada (Luc.16:20-21). Aqui la palabra es aplicada al vacio que
causa el pecado de una absoluta bancarrota espiritual en la que una persona esta
obligada a rogar por aquello que no tiene el poder de obtener (Jer.10:23) y a lo que él
no tiene derecho (Luc.18:15-19; 18:23) pero sin lo que €l no puede vivir. Mendigar se
vuelve dificil para algunos hombres (Luc.16:3) — especialmente los Estadunidenses
orgullosos y auto suficientes — pero esto es a donde nuestros caminos pecaminosos



14| Invitacion a una Revolucién Espiritual

nos han traido y no veremos el reino del cielo hasta que enfrentemos esta realidad con
una simplicidad humilde.

“Bienaventurados los que lloran” (Mat.5:4). Los hombres han sido
entrenados a creer que las lagrimas deben ser evitadas si ellos quieren ser felices.
Jestus simplemente dice que esto no es verdad. Existe alguna tristeza que debe ser
aceptada, no porque sea una inescapable y la batalla inutil, sino porque la verdadera
felicidad es imposible sin ella.

Aun el dolor es inevitable para los hombres mortales cualquiera que pueda ser su
condicion, el dolor tiene efectos saludables sobre nuestras vidas si lo permitimos. El
dolor puede, como Salomoén dice, recordarnos de la fugaz momentaneidad de
nuestras vidas y ayudarnos a establecer nuestro pensamiento seriamente sobre las
cosas mas importantes (Eccl.7:2-4). El Salmista que nos da una rica meditacién sobre
la grandeza de la ley de Dios tiene conectado el dolor y el entendimiento. “Antes que
fuera yo humillado”, él reflexiona, “descarriado andaba; Mas ahora guardo tu
palabra”. Luego concluye, “Bueno me es haber sido humillado, Para que aprenda tus
estatutos” (Sal.119:67, 71). Las lagrimas siempre nos han ensenado méas que las risas
sobre las realidades de la vida.

Pero hay algo mas que el llano en esta paradoja semejante a una joya que las
lagrimas de las que no podemos escapar. Y es la tristeza que viene espontaneamente y
sin buscarlo. Este dolor viene a nosotros por eleccion, no por necesidad. El Antiguo
Testamento debiera influenciar nuestro entendimiento de estas palabras
primeramente pronunciadas a una audiencia Judia. Isaias predijo que el ungido del
Sefior vendria a “vendar a los quebrantados de corazéon” y a “consolar a todos los
enlutados” (Isa.61:1-2). Pero estas palabras son aplicadas Gnicamente a un remanente
de Israel que por medio de la afliccién de la nacidén por sus pecados vendrian a
humillarse y entristecerse. La vision de Ezequiel de la ira de Dios sobre una ciudad de
Jerusalén corrompida revel6 que solamente aquellos que “gimen y que claman a causa
de todas las abominaciones que se hacen en medio de ella” serian perdonados
(Ezeq.9:4). Sofonias dirigi6 una advertencia similar (Sof.3:11-13, 18).

Los profetas quieren que entendamos este lloro como el dolor experimentado por
aquellos que en su reverencia a Dios se llenaron de terror a causa de sus propios
pecados y de sus semejantes y seamos asi movidos a las lagrimas del dolor de la
amargura y la verglienza. Esta es la “tristeza piadosa” de la que Pablo escribe, una
tristeza que produce, “arrepentimiento para salvacion” (2 Cor.7:10). Esas son las
lagrimas que debemos elegir derramar, renunciando a nuestro orgullo obstinado; y de
esa decision llegar a obtener el consuelo inexpresable de un Dios quien nos perdona a
todos, tomandonos para Si mismo y finalmente enjugando toda lagrima (Apoc.21:4).
Nada excepto la misericordia de Dios puede aliviar un dolor como este.



Las Bienaventuranzas: Un Evangelio para
Perdedores

“Nos hemos vuelto olvidadizos”, escribe Malcolm Muggeridge, “que Jesus es el
profetas de los ‘perdedores’, no el campamento de los victoriosos, él que proclama que
los primeros seran postreros, que los débiles son los fuertes y que los necios son
sabios” (The End of Christendom, Pag.56). En ninguna parte este hecho es mas
evidente que en las Bienaventuranzas. Como hemos ya observado en nuestro anterior
estudio, la vaciedad, no la plenitud, es la clave a la felicidad.

“Bienaventurados los que tienen hambre y sed de justicia” (Mat.5:6).
Esta palabra “hambre” en esta bienaventuranza es la misma como la usada por Mateo
en el capitulo anterior (Mat.4:2) cuando habla del ayuno de Jests de cuarenta dias en
el desierto. Debido a que tal desespera hambre es completamente desconocida en
nuestra experiencia, mucho en esta metafora puede perderse en nosotros. Esta
metafora habla del hambre profundamente espiritual que lleva a la muerte. Pero el
paralelo no es absoluto. Hay una diferencia fundamental entre tener hambre en el
estobmago y hambre en el corazén. Aun las personas mas insensibles son movidas por
el hambre del cuerpo, sin embargo, parecen existir pocos que reconocen el hambre del
espiritu y el vacio que produce el pecado. Espiritualmente hablando, los hombres se
parecen a los cuerpos medio muertos de Dachau y Belsen, pero que obstinadamente
rehdsan reconocer la falta de sentido en una vida sin Dios. No todos viviendo en una
“provincia apartada” tienen el valor de confesar, como el hijo prodigo, que ellos
perecen “de hambre por la justicia” (Luc.15:17)!. Tales individuos contintan buscando
neciamente alguna mejor “cascara” para llenar su vacio. Los que tiene “hambre y sed
de justicia” han decidido afrontar su necesidad desesperada por lo que esta es, y
buscar el alimento que responda a ella.

La “justicia” que estas almas desplazadas y cargadas por el pecado buscan es ante
todo la justicia de una relacion correcta con Dios a través del perdon y la justificacion
(Rom.5:1-2, 2 Cor.5:20-21), y, segundo, la justicia concreta de una vida transformada
(Rom.6:8; 8:29). Ellos no unicamente sienten lo correcto sino hacen lo correcto.
Ambas ideas de la justicia estan presentes en el sermén (Mat.5:7 y 5:10, 20-48; 6:1).
Dios esta determinado en no Gnicamente perdonarnos sino en cambiarnos, volvernos
participes de la naturaleza divina (2 Ped.1:4) Y El nos asegura que vamos a ser
semejantes a él (Mat.5:48) Que maravillosa esperanza!.

Hay en cada ser humano una necesidad enraizada e inescapable por Dios. Esta
hambre de Dios es expresada emotivamente por David mientras era un fugitivo de
Saul: “Mi alma tiene sed de ti, mi carne te anhela, En tierra seca y arida donde no hay



16| Invitacion a una Revolucion Espiritual

agua” (Sal.63:1) El pecado ha creado en cada hombre un vacio en forma de Dios.
Caracteristicamente hablando, intentamos aliviar nuestro dolor al servirnos de todo
tipo de basura increible. Pero teniamos también el intento de querer vertir todas las
aguas de las Cataratas del Niagara en una taza de té para buscar satisfacer nuestros
espiritus sedientos de Dios con meras “cosas” y emociones carnales. Incapaces de
satisfacer nuestra necesidad fundamental, el dinero y el placer e incluso la sabiduria
humana se ha vuelto la base por un apetito insaciable que nos deja vacios,
insatisfechos y consumidos (Eccle.5:10-11). Nunca seremos capaces de tener lo
suficiente, sentir los suficiente, o conocer lo suficiente, para encontrar el
contentamiento sin Dios. Lo que necesitamos es la justicia, y como Jesus dice, los que
la buscan estan destinados a conocer una satisfaccion y paz trascendente — “ellos
seran saciados” (Mat.5:6).

Hay en esta bienaventuranza un llamado por el cambio de las prioridades. Porque
para muchos de nosotros, una relaciéon correcta con Dios es vista como una parte
importante de “la buena vida” que cada persona equilibrada debiera interesarse, pero
no es la totalidad de las cosas. Jesus dice que esto tiene que ser més que un interés
vital — esta debe ser la pasion dominante de nuestra existencia. Todas las personas
verdaderamente hambrientas pueden pensar en esto como su comida.

“Bienaventurados los de limpio corazon” (Mat.5:8). La traduccion de J. B.
Phillips tiene esta frase, “Bienaventurados los absolutamente sinceros”, y esta podria
parecer reflejar el verdadero significado de las palabras de nuestro Sefior. La pureza
en esta bienaventuranza ciertamente no se refiere a una justicia perfecta de vida, y
dado el hecho que las actitudes (las cosas que debemos hacer como opuestas a lo que
Dios hace) domina esta parte del sermdn, es improbable que ésta se refiera
principalmente a la pureza de un corazéon perdonado. Es mucho mas probable que
esta palabra se refiera a la pureza de una devocion resuelta (Mat.6:22-24; 2 Cor.11:2),
a una actitud que es posible aun para los pecadores (Luc.8:15). Santiago hace uso de
esta pureza cuando exhorta: “Acercaos a Dios, y él se acercara a vosotros. Pecadores,
limpiad las manos; y vosotros los de doble 4nimo, purificad vuestros corazones”
(Stg.4:8). La verdadera vision de Dios no sera concedida a los astutos que calculan sus
ganancias participando en juegos deshonestos o a los que son de doble 4nimo que
nunca pueden poner sus dos pies en el reino de Dios (Stg.1:7-8), sino para aquellos
que son absolutamente honestos y sinceros de corazén hacia Dios. Ellos veran a Dios
(Mat.5:8), no como los Judios en el monte Sinai, sino en el completo entendimiento de
una relaciéon intima con El (Jn.3:3-5; 14:7-9). Es una antigua pregunta con una
antigua respuesta. “¢Quién” dice David, “ subira al monte de Jehova? ¢Y quién estara
en su lugar santo? El limpio de manos y puro de corazén” (Sal.24:3-4). Si usted quiere
ver a Dios con todo su corazon, usted lo vera. Las personas de esta clase no permiten
que nada se interponga en su camino.



Las Bienaventuranzas: La Fortaleza de la
“Oebilidad”

La segunda basica declaracién de las Bienaventuranzas es que el reino de Dios no
se entrega a “los poderosos” que buscan tomarlo por la fuerza, sino que ésta
facilmente accesible para “el débil” quien cede su causa pacientemente a Dios y
abandona sus propios derechos por causa de otros. El mundo en el que las
bienaventuranzas fueron primeramente pronunciadas no fue un lugar alojable para tal
idea. Séneca, el prominente fil6sofo estoico del primer siglo y hermano de Gali6on
(Hech.18:12) dio expresion al sentimiento de sus tiempos en la siguientes palabras:
“La piedad es una enfermedad mental inducida por el fantasma de otras miserias de
las personas... el sabio no sucumbe a enfermedades mentales de esa especie” (Arnold
Toynbee, An Historian's Approach to Religion, Pag. 68). Totalmente fuera del
espiritu de Su época, Jestis anuncio la bienaventuranza del manso, el misericordioso,
el pacificador y el perseguido. No fue una idea propia de la época, y no lo es todavia.

“Bienaventurados los manos” (Mat.5:5) En un mundo dureza y crueldad, la
mansedumbre podria parecer una forma rapida de cometer suicidio. El violento y el
necio prevalecen. El manso es al final de cuentas echado a correr. Las personas que
son atraidas al reino de Dios deben enfrentar esto. La benignidad de Jesis no le salvo
de la cruz. Pero, finalmente, Jestis nos ensena, que es la mansedumbre tinicamente la
que sobrevivira. El desafio para nosotros es entender lo que es verdaderamente la
mansedumbre.

La Mansedumbre no es una disposicion natural. No es una suavidad congénita del
temperamento. No es una conducta servil de un esclavo cuya condicion impotente le
obliga a adoptar una forma servil que desprecia y abandonaria en la primera
oportunidad. La mansedumbre es una actitud hacia Dios y hacia otros, la cual es el
producto de una eleccién. Es una disposicion sostenida por medio de una resolucion
moral de acero en un tiempo cuando uno pudiera tener el poder y la inclinaciéon a
comportarse de otra manera.

La Mansedumbre no es una indiferencia al mal. Jests soportd con mucha
paciencia los asaltos cometidos contra él, pero fue fuerte para defender el nombre y la
voluntad de Su Padre. El odio la iniquidad tanto como amé la justicia (Heb.1:9).
Moisés fue el mas manso de los hombres cuando el abuso fue cometido a él
(Num.12:3), pero su ira fue intensa contra la irreverencia cometida a Dios (Ex.32:19).
El hombre manso puede soportar pacientemente el mal trato (él no esta ansioso en
auto defenderse) pero él no es pasivo con respecto al mal (Rom.12:9). Hay en él un
odio ardiente por todo falso camino (Gal.1:8-9; Sal.119:104).

La Mansedumbre no es Debilidad. No hay blandura en ella. El que tenia 72, 000
angeles a Su mandato (Mat.26:53) se describe asi mismo como “manso y humilde de



18| Invitacion a una Revolucién Espiritual

corazén” (Mat.11:29). La profundidad de la mansedumbre en un hombre puede
medirse en proporcion directa a su habilidad para aplastar a sus adversarios. Jests no
fue manso porque El fue impotente. El fue manso porque El tuvo Su inmenso poder
bajo control de los grandes principios — Su amor por Su Padre (Jn.14:31) y Su amor
por los hombres perdidos (Efe.5:2). Habria sido muy fécil para El haber aniquilado
simplemente a Sus enemigos mas bien que soportar pacientemente su abuso. El tomé
el camino maés dificil.

La Mansedumbre del Hijo de Dios es poderosamente demostrada en Su actitud
hacia los privilegios de Su condicion (“quien, existiendo en la forma de Dios, no
estim6 estar en igualdad con Dios como cosa a que aferrarse, sino que se despojo a si
mismo” (Fil.2:6-7 ASV) y en Su sumisiéon a Su Padre (“Y aunque era Hijo, por lo que
padecié aprendi6é obediencia” Heb.5:8). El vino al mundo como un siervo. El se
despojb a si mismo por causa de otros.

Aunque en el reino, mansedumbre se deriva de un nuevo concepto de uno mismo
en la presencia de Dios (“pobre en espiritu”) su énfasis principal ésta sobre el concepto
del hombre acerca de si mismo ante la presencia de otros. “Mansedumbre” (del
Griego, praus) es encontrada en la compania constante de palabras tales como
“humildad”, “bondad”, “paciencia”, y “benignidad” (Efe.4:2; Col.3:12-13; 2 Tim.2:24-
25; Tito 3:2; 2 Cor.10:1). Aun cuando es aplicada a nuestro Salvador, la palabra parece
referirse a Su relacion con los hombres mas bien que a Su relacién con Su Padre
(Mat.11:28-30; Cor.10:1) Mansedumbre (praus) tuvo un uso especial en el antiguo
mundo Griego. Fue aplicada a un animal que habia sido domesticado” (William
Barclay, New Testament Words, Pag. 241). El hombre manso es uno que ha sido
domesticado con el yugo de Cristo (Mat.11:29) y consecuentemente, ha llevado las
cargas de otros hombres (Gal.6:2). El ya no busca mas tomar por la fuerza aun aquello
que es correctamente suyo tampoco intenta vengarse de las injusticias cometidas
contra él —no porque sea impotente hacerlo, sino porque ha sometido su causa a una
corte mayor (Rom.12:19). Méas bien, él estd interesado en ser una bendicion, no
unicamente para sus hermanos (Rom.15:3), sino aun para sus enemigos (Luc.6:27-
28).

El hombre manso tiene lo suficiente para si mismo. El siente su propia vaciedad
espiritual y afiora una relacidon correcta con Dios. La auto justicia se ha vuelto un
desastre y la necedad una enfermedad. Las mismas ideas de auto confianza y auto
seguridad se han convertido en un fétido olor de su nariz. El se ha vaciado en su
corazon de si mismo y lo ha llenado con Dios y con los demas. Semejante a Su
Maestro, €l se ha convertido en el dltimo siervo. Y por esta misma razon el futuro le
pertenece.



Las Bienaventuranzas: Una Conclusion

Sorprendente

Con este articulo llegamos a la conclusion de nuestro estudio de las
Bienaventuranzas. Ellas finalizan como comenzaron, en una forma sobresaliente.

“Bienaventurados los misericordiosos” (Mat.5:7). La misericordia no es una
cualidad completamente desconocida aun en wun mundo de hombres
fundamentalmente Pero es una misericordia selectiva y caprichosa que no se mueve
del principio y no es una disposicion establecida del corazon y el caracter. E1 mismo
hombre que es capaz de compasion ocasional encuentra todavia las tristezas de otros
demasiado pesadas y la venganza muy dulce.

La misericordia que Jesus alaba nace de la conciencia penetrante de la propia
necesidad desesperada de uno por la misericordia, no tinicamente de los hombres,
sino especialmente de Dios. Es una misericordia que muestra compasion por los
indefensos (Luc.10:37) y concede el perdon aun a los que cometen repetidas ofensas
(Mat.18:21-22). Esta compasion no es motivada por las cualidades atractivas del
ofensor (¢Como debiéramos tratar al pecador “desagradable”?) sino que surge de
nuestro propio sentido de gratitud por causa de esa misericordia que Dios nos ha
mostrado. No éramos atrayentes cuando Dios envid a Su Hijo sobre la cruz (Rom.5:8).
Los ciudadanos del reino del cielo no han olvidado de qué lado de las sendas han
venido (Tito 3:1-5). Una de las mas grandes expresiones de esta clase de misericordia
es un interés no egoista por un mundo pecador y no atractivo sino perdido (Mat.9:36-
38). Es una fuerza que conduce a predicar el evangelio.

La misericordia hacia los hombres no merece la misericordia de Dios, sino es una
prueba del espiritu penitente que es una condicion divina del perdon (Mat.18:23-35).
Los ciudadanos del reino del Cielo viven entre sus compafieros, no como una
aristocracia espiritual arrogante, sino como hombres y como hombres que perdonan.

“Bienaventurados los pacificadores” (Mat.5:9). Esta bienaventuranza no
estd sin sus desafios. Los hombres son tentados a aplicarla a aquellos espiritus
conciliadores que cuyo don para la negociaciéon y el compromiso vierte aceite sobre las
aguas turbulentas. Pero todo el contexto del sermén se revela contra este concepto.
Estos no son pacificadores en el sentido ordinario de mediar entre las disputas
humanas, sino en el sentido tltimo de traer a los hombres a la paz de Cristo (Juan
14:27). ¢Cudl es el valor de la paz traida al precio del principio o de una tranquilidad
momentanea que no esta enraizada sobre una reconciliacion con Dios? Los
verdaderos pacificadores son aquellos que estdn asi mismos es paz con Dios
(Rom.5:1) y con los hombres (Rom.12:18) y que predican en el mundo un evangelio de



20| Invitacién a una Revolucién Espiritual

paz y reconciliacion (Efe.2:13-17). Ningan otro pueblo puede ser llamado los hijos “del
Dios de paz” (Rom.15:33). Cuando los hombres son reconciliados con Dios y la paz de
Cristo gobierna en sus corazones, el espiritu de la compasién, la mansedumbre y el
perdon produce en ellos ministros de reconciliacién con todos los hombres (Col.3:12-
15). Si, a pesar de todo, otros estan todavia dispuestos a ver a tales personas como
enemigos, la falta no descansa en ellos. Ellos son los verdaderos siervos de la paz en el
mundo.

“Bienaventurados los que padecen persecucion por causa de la justicia”
(Mat.5:10-12). Aqui hay una conclusion sorprendente. Estos pacificadores se han
vuelto en perseguidos! Jesus, habiendo ahora tratado con la actitud de los ciudadanos
del reino hacia Dios, hacia asi mismos, y hacia otros, ahora vuelve a considerar la
actitud del mundo hacia ellos. Uno podria haber pensado que semejantes personas
como Jesus las describe serian recibidas con gran regocijo en el mundo — personas
humildes, despreocupadas de si mismas, entregadas a las necesidades de otros. Por el
contrario, el Sefor ahora les revela que van a agitar al mundo con una amarga
enemistad y odio hacia ellos.

El Hijo de Dios nunca buscé ocultar las realidades del sufrimiento de Sus
seguidores. Su candor con los que entusiastamente le buscan es notable. El les exhorta
ain bajo su fervor a contar sobriamente el costo (Mat.8:19-20; Luc.14:26-33). El
Senor no formaria discipulos de su ingenuidad. No quiere que ninguna -crisis
repentina destruya su fe. El les ha hablado claramente de modo que cuando Sus
discipulos sufrieran, ellos pudieran conocer que es tal como El le habia dicho y que
tuvieran la confianza en su corazon que las promesas de gloria del Maestro son tan
seguras — “porque fiel es el que prometi6” (Heb.10:23).

¢Y cudl es la causa de ésta odiosa persecucion sobre estas humildes y nobles
personas? No fue alguna conspiracion maligna secreta. No una practica clandestina de
ritos impios e inmorales. Su crimen es simple. Ellos han elegido ser justos en un
mundo injusto. Han elegido ser muy semejantes a Su Maestro (Juan 15:18-20). Su
amor y sencillez no hace mas que poner de manifiesto de manera mas clara el oscuro
egoismo de una generacién impia que aborrece la luz y que siente profundamente la
sentencia en silencio de la inocencia al contrastarla con la vida de los Cristianos (Juan

3:19-20).

Los discipulos del Sefior debieran regocijarse en la oposicion que revela que el
espiritu y el caracter de Su Salvador ha sido visto en ellos. Ellos debieran regocijarse a
causa de que les ha sido concedido el privilegio de sufrir por uno que ha soportado
semejante abuso por causa de ellos (Fil.1:28-29; Hechos 5:41). Pero, mas que todo,
ellos debieran regocijarse porque su sufrimiento no es en vano. Ellos pueden aceptarlo
con regocijo, sabiendo que este transforma el caracter (Stg.1:2-4) y obra en ellos “un
cada vez mas excelente y eterno peso de gloria” (2 Cor. 4:17). Ninguna amenaza



21 | Invitacién a una Revolucién Espiritual

temporal puede intimidar aquel cuyo verdadero tesoro esta asegurado en el cielo.
Como alguien lo ha observado: “No es ningin necio el que da lo que no puede guardar
para ganar lo que no puede perder”.



Similitudes: El Llamado del Cristiano

Con cada bienaventuranza la brecha entre los ciudadanos del reino y el mundo de los
hombres ordinarios se ha ampliado. Jests claramente ha emitido un llamado a Sus
discipulos a realizar una salida moral y espiritual de una sociedad gobernada por el
orgullo y la pasion. Esta separacion a una nueva vida seria conclusivamente sellada por
la propia amarga reaccién del mundo. Ellos serian calumniados, agredidos y rechazados.
Sus formas gentiles y humildes nunca serian suficientes para disipar la sensacién de
vergiienza, intimidacién y miedo que sus caminos justos estaban destinados a evocar. La
ruptura seria completa.

Y sin embargo, irbnicamente, las mismas personas que se han convirtieron, en efecto,
rastreados de la tierra, son en realidad, la tnica esperanza del mundo. Como las
bienaventuranzas han delineado el caracter de los ciudadanos del cielo Celestial, asi
ahora las similitudes (Mat.5:13-16) dejan claro su llamado. Aunque apartados para Dios
y separados claramente de la sociedad de otras personas, ellos no obstante estan
relacionados con el mundo en una forma muy especial.

El tiempo de algin modo ha disipado la aparente absurdidad de esta escena sobre la
colina Galilea. Jesus esta diciendo que este grupo anodino de hombres y mujeres fueron
marcados para preservar e iluminar el mundo. Ellos tenian poco dinero, ninguna
posicion terrenal ventajosa, y ningiin prospecto. Algunos cabezas “sabias” deben haberse
entretenido en esta charla pomposa. Algunos visionarios habian surgido antes en la
nacién, crearon un entusiasmo momentaneo y luego desaparecieron (Hech.5:35-37). Los
pocos prospectos que este movimiento formo aun con las visiones de esperanzas rotas de
un Teudas o Judas el Galileo parecian positivamente prometedoras.

No obstante, el tiempo estaba por revelar un tiempo asombroso. Las cosas que
parecian tan durables en aquellos dias desaparecieron. El Imperio Romano colapsé. La
academia de Platon cerr6 Las escuelas de los Estoicos y Epictreos se desvanecieron. La
gigantesca biblioteca en Alejandria se quemo6. Pero la compaiia de Cristianos perduro.
Ellos todavia no poseian una gran riqueza o posicion terrenal, pero su mensaje seria uno
muy vivo y su espiritu vital. Las vidas cambiarian en todas partes.

No debiera sorprendernos que el Unico que vino a salvar a una humanidad perdida
(Luc.19:10) lance a todos Sus discipulos a esta gran empresa. Su tarea se convirtié en la
tarea de ellos; Su pasion en la pasion de ellos.

“Vosotros sois la sal de la tierra” (Mat.5:13). “Vosotros sois la luz del
mundo” (Mat.5:14). Las metaforas que Jesus elige para ilustrar la naturaleza critica del
llamado del reino fueron formadas de los materiales comunes usados en el hogar.
Ninguna casa en Palestina estaba sin un poco de sal, o ldampara para ahuyentar las
tinieblas de la noche. El mundo de los hombres, a causa del pecado, estaba putrefacto en



23| Invitacién a una Revolucién Espiritual

la oscuridad. Los ciudadanos del reino del cielo estaban destinados a ser la sal para
detener la putrefaccion del pecado y la luz para penetrar en su oscura desesperanza. Aun
sin embargo, Jests advirtio a Sus discipulos que el mundo a quien ellos estaban dirigidos
a preservar, también podria perderlos.

El reino del cielo no estaba disefiado a encerrarse asi mismo como semejante a un
gran monasterio. Sus ciudadanos no estaban disefiados a vivir en un gran asilamiento.
Aunque no de este mundo, ellos estaban en el mundo (Juan 17:14-15). Su Maestro fue
siempre un hombre del pueblo. Su vida fue transcurrida en medio de las multitudes que
se abarrotaban en Palestina. El estuvo siempre accesible, siempre vulnerable, siempre
interesado. El pasé Su tiempo entre los atribulados y afligidos (Luc.15:1-2). Esto es algo
que los Cristianos nunca deben olvidar. Podremos ser perseguidos, como El lo fue (Juan
15:19-20), pero nunca debemos permitir que nuestro dolor seque nuestra compasion.
Podremos en ocasiones cansarnos, como El lo fue (Juan 4:6), pero nunca debemos
permitir que nuestro cansancio nos aparte de las necesidades de otros. El reino de arriba
puede ser hecho una fortaleza contra el pecado, pero debe ser siempre el refugio del
pecador.

“pero sin la sal se desvaneciere” (Mat.5:13). Los ciudadanos del reino aunque
viven en el mundo no deben nunca convertirse en mundanos. La sal no debe perder su
sabor (Luc.14:34-35; Mar.9:50). Su sabor descansa en la distintividad santa de sus vidas
y caracter. La pasién por la justicia nunca debe ser comprometida o la utilidad del
discipulo llegara a su fin. Aunque la sal no puede en realidad dejar de ser salada, puede,
como el polvo salado que se forma en las orillas del Mar Muerto, volverse tan
contaminado que se vuelve inservible como el polvo del camino. Si debido a concesiones
hechas con el mundo, la sal nos ha abandonado, dejandonos tinicamente un residuo de
respetabilidad mundana, bellos edificios de reunién, circulos sociales congeniales y
rituales vacios, entonces, nosotros, también, nos vuelto completamente inttiles.

Un pensamiento final. Tan importante como lo es que los Cristianos adoremos a
Dios de acuerdo a Su voluntad, debemos siempre recordar que muchos hombres
perdidos glorificaran a Dios porque participamos de la Cena del Sefior cada domingo.
Ellos podran ciertamente ser movidos a exaltar a Dios por medio de un amor sereno que
nos mostramos uno al otro (Juan 13:34-35), al nuestro auto control en frente de la gran
provocacién, por nuestra confianza tranquila en la presencia de la tragedia, y por nuestro
firme rechazo a ser arrastrados a un mundo de pasiones sin sentido. Si hemos ganado la
victoria sobre un sistema mundano de orgullo y carnalidad (1 Juan 2:15-17: 5:4) esto
seguramente se mostrara, y Dios, no nosotros mismos, sera glorificado.



La Justicia del Reino: Jesusy la Ley

Hemos llegado ahora al corazon del gran discurso de Jesus. Las Bienaventuranzas
han delineado el caracter espiritual especial de los ciudadanos del reino. Las similitudes
han tratado con el alto y noble llamado del reino. Ahora, Jesus se dirige a la calidad de la
justicia del reino. Su tratamiento es especifico y al grano y continua esencialmente desde
Mateo 5:17 hasta que El comienza su apelacion final en Mateo 7:13.

“No penséis que he venido para abrogar la ley... sino para cumplirla”
(Mat.5:17-18). Jesus realiza un prélogo a Su discusion de la justicia del reino con una
advertencia poderosa. El no vino, dice enfaticamente, a destruir la ley y los profetas. ¢Por
qué fue necesario semejante negacion? ¢No esta reclamando ser el Cristo de la promesa
profética? Si, pero algunas veces las apariencias abruman las palabras. Una breve mirada
a los acontecimientos que preceden a la entrega de este discurso proveera una respuesta
a nuestra pregunta.

Los Fariseos, como partido religioso, representaban a los mas dedicados defensores
de la ley en la nacién de Israel. Mientras que los Saduceos se dedicaban a la politica del
Templo, los Fariseos estudiaban y ensenaban la ley como era considerada segun la
tradicion de sus antepasados. En la mente de muchos en la comunidad Judia la ley de
Moisés y las tradiciones de los Fariseos era idéntica. Habria sido causa de no poca
inquietud entre el pueblo ver a Jestis venir cara a cara continuamente con estos
establecidos maestros del pacto nacional.

Los Fariseos estaban grandemente disgustados con la compaifiia que Jesis mantenia
(Mar.2:16-17; Luc.5:30-32), y por el tiempo que Jests predico su gran sermoén sobre el
reino, él habria tenido por lo menos tres amargas confrontaciones con los fariseos sobre
la observancia del Sabado (Luc.6:1-11; Mar.2:23-3:6; Jn.5:2-18). Los desacuerdos eran
ahora tan profundos que los Fariseos ya habian determinado destruirle (Mar.3:6;
Luc.6:11).

Este conflicto agudo con el partido conocido de la ley debe haber convenido a
muchos que Jestus se habia propuesto destruir la ley y edificarla de nuevos obre sus
ruinas. Los Fariseos no habian mostrado lentitud en explotar en semejante impresion. El
Senor, esta ahora, por lo tanto, ante tales molestias a punto de refutar el concepto
erréneo. Pronto se volveria evidente en Su sermén que El no estaba contra la Ley, sino
contra las perversiones fariseas de ella.

La actitud de Jesus hacia las Escrituras del Antiguo Testamento ahora se convierte en
algo inequivocamente claro. Debido a que ellas son las palabras de Su Padre, lejos de
abolirlas ellas deben ser cumplidas hasta en los detalles mas diminutos, y aun con mayor
significado, El estaba para cumplirlas! Tres grandes verdades emergen aqui. Jesis
mismo se vincula inseparablemente al Dios del Antiguo Testamento. El Dios de



25 | Invitacién a una Revolucién Espiritual

Abraham, Isaac y Jacob es también el Dios y Padre de nuestro Sefior Jesucristo. Jesus
también confirma su absoluta confianza en la integridad de cada palabra de las
Escrituras del Antiguo Testamento. Ellas son las palabra de Dios, y cualquiera que quiera
ser Su discipulo debe tener el mismo alto concepto de las Escrituras (Luc.24:25-27;
Jn.10:35). Y entonces, surge por primera vez en el sermoén, la grandeza impresionante
del predicador. El es el cumplimiento del eterno propésito de Dios, la consumacién de
las edades, el punto final de toda la historia. Esto no es meramente un tratado ético. El
sermoén es grande, pero el predicador es ain mas grande.

¢Qué quiere decir Jesus cuando El habla de cumplir la ley y los profetas? Desde luego,
él no esti hablando de unir a los ciudadanos del reino a cada altimo precepto del pacto
Mosaico segun el cual los rabinos contaban por 613 mandatos! Nadie a nuestro
conocimiento sostiene este concepto. Pablo méas tarde declar6 que estas ordenanzas
sobre comida y fiestas y los Sdbados nada tenian que ver con servir a Cristo sino que
fueron abolidas en Su muerte y removidas (Col.2:14-17).

¢El Senor, entonces, se refiere a Su propia obediencia perfecta a la ley? Jesas, quien
naci6 bajo la ley (Gal.4:4), ciertamente observé el mandamiento de la ley a perfeccion (1
Ped.2:22), sin embargo, Su interés aqui es cumplir el proposito, no la observacion del
mandamiento. Jesus estaba destinado a ser el cumplimiento de todos los tipos y figuras
del Antiguo Testamento (Col.2:17; Heb.10:1-4) y la realizaciéon de todas las profecias del
Antiguo Testamento (Luc.24:25-27, 44-48). El era la culminacion del propésito de la ley
que conduce a los hombres a la justificacién por medio de la fe en El (Gal.3:24-25;
Rom.10:4). Habiendo llevado realizado su obra, la ley finalizo, y condujo, como esta lo
habia prometido, al establecimiento de un nuevo pacto con mejores promesas (Jer.31:31-
34; Heb.8:6-8). El ciudadano del reino esta bajo la ley de Cristo (1 Cor.9:21) y en la
plenitud de Cristo él es hecho completo (Col.2:9-10). Todos los esfuerzos por apartarse
de Cristo para volver a la ley son un caso de desarrollo espiritual detenido.

Pero habiendo dicho todo esto, debe ser recordado que la ensefianza ética de Jesas no
representa una salida radical de la ley, sino una extensi6on natural de dos grandes
mandamientos que son expresados en el primer mandato encontrado en la ley: “Y
amaras a Jehova tu Dios de todo tu corazon” (Deut.6:5) y “sino amaras a tu préjimo
como a ti mismo” (Lev.19:18). La gran diferencia entre la ley y el evangelio no es
encontrada en sus respectivas demandas éticas sino en la muerte sacrificial del Hijo de
Dios.



El Reino y los Mandamientos de Dios

“De manera que cualquiera que quebrante uno de estos mandamientos
muy pequeios” (Mat.5:19). Jesus, después de haber cortado de raiz cualquier nocion
que El vino a destruir la le y los profetas al prometer su completo cumplimiento
(Mat.5:17-18), ahora extiende Su punto al dirigir el asunto de la relacion del reino con los
mandamientos de Dios.

Uno es tentado a pensar que Jesds estd tratando aqui (Mat.5:19) con algunas
astutos libertinos que pudieron haberse imaginado, dichosamente, que las dificultades
de Jestis con las ensefianzas de los rabinos establecidos significo que El estaba
intentando liberar a los hombres de la pesada carga de guardar la ley de Dios. El
contexto, sin embargo, apunta a los Fariseos como los culpables (Mat.5:20). Las
personas principalmente bajo el blanco no son aquellas que en su debilidad quebrantan
un mandamiento divino, sino los maestros de la ley quienes van mas alld de la
transgresion personal para romper la misma autoridad de los mandamientos. Esto
corresponde a un cuadro perfecto acerca de los Fariseos quienes por medio de sus
tradiciones han destruido la ley de Dios (Mar.7:1-13).

Sin embargo, aunque Jests pudo haber tenido a los legalistas mas que a los
libertinos aqui en mente, Su declaraciéon tiene una valida aplicacion a aquellos que
espiritus “libres” quienes ven en el evangelio el fin de toda ley. No solamente va en
contra del testimonio de la Escritura (1 Cor.9:21; Gal.6:2; Stg.1:25), sino tiene
implicaciones de las clase méas delicada. Sin la ley el pecado no puede existir (1 Jn.3:4) y
sin el pecado, la gracia se vuelve innecesaria e insignificante (1 Jn.1:7, 9).

Seria extremadamente 1til si los estudiantes de la Escritura pudieran reconocer que
la ley o voluntad de Dios para el hombre estd inherente desde la creaciéon, no en los
pactos. Las expectativas del Creador para Su creatura, el hombre, han estado en su lugar
desde Adan. Los dos mas grandes mandamientos (Deut.6:5; Lev.19:18; Mar.12:28-31) no
fueron primeramente aplicados cuando fueron incluidos en el pacto hecho con Israel en
el Sinai, sino fueron claramente aplicados a la conducta del hombre hacia Dios y hacia su
préjimo desde su principio (Gen.4:1-12; 11-13; 18:20; Judas 7). El hombre no esta bajo la
ley de Dios porque él esta bajo un pacto (nuevo o antiguo). El esta bajo la ley de Dios
porque él es un hombre. Uno puede escapar de la ley de Dios al renunciar a la raza
humana. Renuncias con frecuencia han sido presentadas, pero no hay ninguna prueba
que hayan sido aceptadas. El hombre, bajo el pacto, hace un compromiso de ser fiel a
Dios y a Sus mandamientos y recibe a su vez, las promesas y bendiciones del Sefior —que
haga lo que haga no tiene escapatoria de la ley divina.

Pero ¢Por qué, Jests, en un sermoén sobre el “evangelio del reino”, exhorta a Sus
oyentes a guardar cuidadosamente hasta los mandamientos mas pequenos de la ley de



27 | Invitacién a una Revolucién Espiritual

Moisés? La respuesta es: porque Su audiencia era Judia, y estaban, como Jesus lo hablo
bajo ese pacto. Cualquiera que fuera la actitud que ellos tenian hacia la ley de Dios como
era expresada en el pacto Judio, estaban obligados a traerla al reino. El pacto no es tan
importante como el principio de la absoluta confianza y obediencia hacia Dios en todas
las cosas. Cualquier persona dispuesta tomar rapido y relajado el mandamiento mas
pequeno de Dios, cualquiera que sea el pacto, no es apto para el reino del cielo. Un nuevo
pacto vendria, pero el principio permaneceria el mismo.

Algunas ordenanzas de Dios son manifiestamente superiores que otros porque se
ubican mas cerca del corazén de la justicia divina (Mar.12:28-33; Mat.23:23), pero
ningiin mandamiento de Dios est4 sin su inmenso significado debido a que el aliento del
Todopoderoso esti en el (2 Tim.3:16). El que reprendi6 a los Fariseos por devorar
camellos no alienta a nadie a comer mosquitos (Mat.23:23). Santiago busc6 hacernos
entender que los mandamientos de Dios son indivisibles debido al Autor que esta detras
de ellos (Stg.2:10-11). No es Gnicamente un asunto de quebrantar un mandamiento,
pequefio o grande. Es un asunto de desafiar a Dios y romper la fe en El.

La Obediencia no esta limitada como un asunto de un principio a sistemas de la
justificacion por la ley (Gal.3:10). Es también una expresiéon de fe (Stg.2:14-26) y amor
(Jn.14:15, 23-24; 1 Jn.5:3) en el sistema del evangelio de gracia y justificacion por la fe
(Mat.7:21). Como tal tiene aplicacion a la salvacion en cada dispensacion (Heb.11). El
ciudadano del reino, como el fiel de todas las edades, no esta buscando justificarse a si
mismo por su obediencia sincera a todos los mandamientos de Dios, sino volviendo al
amor que ha sido derramado sobre él en forma tan inmerecida. La ley de Dios es un
punal para el corazon del arrogante y el que se justifica asi mismo, pero para el Cristiano,
estd es la norma de conducta justa a la cual, bajo la gracia de Dios, él aspira (Rom.12:1-
2). Dios procura no dnicamente redimir a Su pueblo sino transférmales también
(Rom.8:29; 2 Cor.3:18).

“... muy pequeio sera llamado en el reino de los cielos” (Mat.5:19b). Muchos
comentaristas serios han buscado privar la fuerza de la advertencia de Jesus al sugerir
que aquellos que tratan a la ligera los mandamientos méas pequenos de Dios no sufriran
algin dafio serio. Admiten que en el estadio del cielo, ellos tendran que sentarse en las
gradas y no en los palcos!. Rotundamente no estamos de acuerdo con este concepto
porque: (1) El resto del sermoén no esta en armonia con eso (Mat.7:21, 24-27), y (2) La
expresion “grande” o “mayor” en el “reino” es usada por Jests en otro lugar en Mateo
para referirse a cada ciudadano del reino (Mat.18:1-4; 20, 26-28), no admitiendo ningn
lugar para “los pequenos”.

Estemos atentos a aquellos maestros que piensan que ellos saben que mandamientos
de Dios son importantes y cuales no!.



Una Clase Diferente de Justicia

“Porque os digo que si vuestra justicia no fuere mayor que la de los
escribas y fariseos, no entraréis en el reino de los cielos” Jests ha abierto el
cuerpo de Su sermén sobre la naturaleza de la justicia del reino al realizar dos claras
pronunciaciones. La primera es que El vino a cumplir, mas que a destruir, la ley y los
profetas y a demandar reverencia por todo mandamiento de Dios (Mat.5:17-19). La
segunda, es que El vino a realizar una guerra tocante a la “justicia” de los Fariseos. Su
disputa no fue con la Palabra de Dios. Esta nunca lo ha sido. Pero las corrupciones de los
hipécritas habia cerrado la puerta del reino a las personas (Mat.23:13). Jesus sabia que si
la naci6n alguna vez entendia la verdadera justicia de Dios, entonces, las distorsiones
farisaicas de la ley de Dios tenian que a ser desechadas. El concepto de los Fariseos, no
obstante, la gran amenaza al reino divino no vino de la impureza de los Gentiles, sino de
sus propias grotescas mutilaciones de la misma ley que con orgullo se jactaban de
proteger. Aqui Jesuis denuncia su sistema totalmente inadecuado de justicia por nombre,
y advierte que este nunca bastara para ver a un hombre en el reino de los cielos
(Mat.5:20).

En esta edad muy conciliadora, que atesora la paz y la armonia por encima de la
verdad y la justicia, el lenguaje claro del Salvador causara que muchos se sientan
incomodos. El Hijo de Dios nunca fue impreciso o innecesariamente severo en Sus tratos
hacia los falsos maestros, pero él no vacil6 en “citar nombres” cuando esto fue requerido
para identificar el origen del cual Su pueblo estaba siendo envenenado. Se necesita ser
recordado hoy que Jesus ataco el partido religioso establecido, no de su propia vanidad o
ambicién personal, sino a causa de Su amor por las almas de los hombres que estaban en
juego. Hariamos bien en imitarlo. Debemos ser prudentes y justos, pero debemos hablar
con toda claridad cuando la salvacion de los hombres perdidos lo requiere.

La “justicia” de los Fariseos era una forma particular de ver las cosas en las que
siempre habria sido inadecuada en el reino de Dios aun si era efectuada con grande
esfuerzo. No fue la cantidad lo que quedaba corto sino la calidad. Lo equivocado era la
clase de justicia.

Es posible que los Fariseos no hubiera sido siempre en lo que ellos se habrian
convertido en el tiempo de Jesus. Sus antepasados, incapaces de mantener inmaculada la
santa ciudad, estaban determinados en guardar la ley santa libre de la contaminaciéon de
los Gentiles. Este partido estricto de separatistas es probable que haya tenido su origen
en algan tiempo en los siglos segundo o tercero antes de Cristo, cuando el pensamiento
Griego estaba amenazando en hundir a los Judios. Pero la resistencia que habia
comenzado con tan noble propésito, pronto se vio reducida a un formalismo sin
profundidad espiritual (Mat.23:27-28), y su sentido de separacién del mundo se



29| Invitacién a una Revolucién Espiritual

convirti6 en una acentuada auto justicia arrogante (Luc.18:9-14). El movimiento que
habia comenzado con el propésito de glorificar a Dios ahora estaba dedicado a la
exaltacion de una petulante y una élite santurroneria que tenia interés inicamente en si
misma. Y, mas irénico todavia, el esfuerzo en proteger la santidad de la ley habia
resultado en su propia corrupciéon por medio de las interminables tradiciones de los
escribas (Mar.7:8-9).

Los Fariseos estaban en una posicion privilegiada para conocer la ley y podian haber
sido traidos a un servicio humilde hacia Dios por medio de una conciencia de su
completa demanda. Desde semejante posicion de honestidad, ellos podrian haber
sentido en un grado mayor la necesidad de la ayuda de Dios para lograr la justicia. En
lugar de enfrentar su propia insuficiencia, ellos moldearon la ley y los profetas a su
propia medida de estrechez moral y espiritual. La ley en sus manos ahora fue reducida a
un poco mas que ritualismos sin sentido que poseian el poder para justificar el mérito y
su corazon espiritual fue cortado al convertir sus profundos preceptos morales en una ley
civil superficial. Pero por encima de todo, esti no tenia ya mas conexion con el amor. El
reino de Dios no tuvo lugar para esta configuracién hipocrita y auto justificable de
tradiciones humanas en las cuales el Fariseismo se habia convertido (Mat.15:3-20). La
justicia del reino de arriba, es uno del corazén — una justicia que comienza en la misma
fuente del pensamiento y la voluntad y fluye en hechos y palabras (Luc.6:43-45).

En los siguientes vehiculos, se revelara, la justicia sobre la que Jests habla ahora es
principalmente una justicia de vida y conducta — la vida transformada del ciudadano
del reino. No hay ninguna ensefianza aqui de la justificaciéon por las obras. Esta clase de
transformacion viene inicamente al pobre en espiritu que conoce también su necesidad
de la misericordia de Dios, pero es una transformacion que es necesaria. Si queremos
tener éxito en la vida del reino debemos cumplir con la voluntad de nuestro Padre
(Mat.5:19; 7:21, 24-28) y crecer en Su perfecto amor (Mat.5:44-48).



La Verdadera Justicia

“Oisteis que fue dicho....Pero yo os digo” (Mat.5:21-22). Con este frecuente
contraste que golpea una decadencia pesada, Jesus obre el corazon de Su discurso sobre
la verdadera justicia. Pero no fue un sermén predicado en un vacio. El problema de la
justicia Farisaica se habia planteado abiertamente y ahora este nefasto sistema sera
metodicamente cortado en pedazos a través de las penetrantes y autoritativas
observaciones del Sefior. No fue una profunda devocion a la ley, la que provoco el ataque
devastador de Jests sobre los Fariseos, sino una de muy pobre nivel. Con una hipocresia
arrogante, ellos habian producido una parodia vacia de la ley de Dios. Jests rechaza su
farsa y la expone por lo que esta es a la luz de la verdadera e inmutable justicia de Dios.

Si, como algunos suponen, Jests estd aqui citando las Escrituras del Antiguo
Testamento, entonces El est4 usando un diferente enfoque al que usa en otras ocasiones.
En ninguna otra vez, él jamas introduce la Escritura con “Oisteis que fue dicho a los
antiguos” (v.21). Anteriormente, cuando fue tentado por Satanas en el desierto, Jests
introdujo tres pasajes del libro de Deuteronomio con las palabras, “ésta escrito”
(Mat.4:4, 7, 10). El usa la misma forma en Mateo 11:10 y 12:13. En otras ocasiones, El
Senor indico el escritor que estaba citando (Cf. Mat.12:17; 13:14, 35; 15:7; 21:4; 22:43) 0
simplemente cit6 “las Escrituras” (Mat.21:42). El diferente trato en Mateo 5:21-48 esta
demasiado marcado para ser ignorado. Aqui Jesus esta citando, no las Escrituras, sino
“la tradicion de los ancianos” (Marcos 7:5).

El contexto de esta parte del sermoén del Sefior apunta a la misma direccion. Jestus ha
declarado como uno de sus puntos de expresiéon Su reverencia por la ley y los profetas
(Mat.5:17-19). ¢Es razonable pensar que El se volveria y desataria un fulminante ataque
contra esa misma ley? El interés inmediato del predicador cuando él inicia esta secciéon
de su discurso es farsa justicia de los Fariseos (Mat.5:20) y este es el problema con lo que
El trata en los versos que le sigue (Mat.5:21-48).

El contraste que esta siendo trazado en estos versiculos no es entre la ley de Moisés y
la ley de Cristo. Es mas bien, un contraste entre las corrupciones Farisaicas del Antiguo
Testamento y la verdadera justicia del reino — una justicia que fue anticipada en la ley y
traida a su plenitud en Cristo. Como hemos ya observado anteriormente, la ensefianza
ética de Jests no representa una salida radical de la ética del Antiguo Testamento. Los
mandamientos fundamentales de la ley — amar a Dios supremamente y al projimo de
uno como a si mismo (Deut.6:5; Lev.19:18) — son tomados por el Sefior como el baluarte
de Sus propias ensefanzas (Mat.7:12; 22:34-40). Los principios éticos del Antiguo
Testamento no eran ordenanzas superficiales que gobernaban los musculos sino la
mente. El décimo mandamiento del Decéalogo se dirige directamente a si mismo a la
mente y el corazon (Exodo 20:17). Y ¢Quién podia leer este antiguo pacto Judio e



31 | Invitacién a una Revolucién Espiritual

imaginarse que el Dios que hablé en Sinai odiara mientras no mataran, o codiciaran
mientras no consumaran sus deseos? Fue El quien dijo: “No aborreceras a tu hermano
en tu corazén” (Lev.19:17) y “No codiciaras la mujer de t pr6jimo” (Deut.5:21).

La ley de Moisés, en su esencia, reflejo las verdaderas demandas éticas de Dios.
Aunque es verdad que la ley hizo concesiones a causa de la “dureza del corazéon” de Israel
(Mat.19:8; Mar.10:5) y contenia muchas “ordenanzas carnales” (Heb.9:10), sin embargo,
en su esencia, “la ley es espiritual” (Rom.7:14) “... y el mandamiento santo, justo y
bueno” (Rom.7:12)

Las demandas éticas del Sermon del Monte son simplemente la flor que surge desde
el brote del Antiguo Testamento. Aunque es verdad que la gracia y la plenitud de la
verdad vinieron por Jesucristo (Juan 1:17), es también verdad que habia verdad ética y
espiritual en la ley y una clara anticipaciéon de la gracia venidera (Gal.3:8).

De manera, aunque es exacto decir que Jestus esta exponiendo las perversiones
Farisaicas de la ley, no es exacto decir que Jests no hace mas que dar una correcta
exposicion de la ética del Antiguo Testamento. Jesids claramente establece Su ensefianza
ética en la ética de la ley, pero El no se detiene ahi. El procede a explicarles sobre la ley
del reino de los cielos.

El propésito del reino es la justicia de Dios (Mat.5:48; 6:33). Para conducir a sus
oyentes a entender el orden moral y espiritual de las cosas, Jests comienza con los
imperativos mas obvios de lo que significa amar a otros (Mat.5:21-48). Hay un plano
ascendente en estos versiculos. El Sefior comienza sobre un punto negativo — con la
prohibicion que muchos tienen a alabar a los hombres, aun en su posicién mas baja —
“No mataras”. Al concluir este capitulo, Jestis ha levantado el amor a la forma mas
positiva y a la confianza mas demandante — no como los hombres lo conocen, sino amar
como Dios en Su perfeccion santa lo demuestra.

Estos versiculos no son comodos para leer y a menudo desafian el entendimiento,
pero el estudiante debe siempre mantener en mente que debajo de todas estas
instrucciones esta el segundo de los grandes mandamientos “Amaras a tu pr6jimo como
a ti mismo”. En término ambos practicos y para el punto que ahora estamos tratando con
esto es lo que significa ser un ciudadano del reino de los cielos.



»

“Cualquiera que se enoje contra su hermano. ..

Esta seccion del Sermon (Mat.5:21-48) comienza con una consideracion de como el
ciudadano del reino debe tratar con su propia inclinacion al mal, y luego cierra
(Mat.5:38-48) con un estudio de como él debe tratar el mal en otros.

Hay en estos pasajes la descripcion de una clase radical de amor. Si nos sorprende a
nosotros de este lado de la cruz, que sacudida debi6 haber dado a los que primero la
escucharon antes de los acontecimientos impensables del Calvario. Aunque tinicamente
anticipado en el discurso cumbre de Jesus, parece evidente que el amor radical de Dios
por los hombres en Cristo seria el fundamento indispensable de la devocion santa y
desinteresada hacia los deméas. Tal como la mujer pecadora cuya expresién prodiga de
amor por Jesus impact6 al Senor rodeado de Fariseos (Luc.7:36-50), asi debemos amar
mucho porque hemos sido perdonados mucho. El amor radical de Dios por nosotros,
libera dentro de nosotros una capacidad radical para la buena voluntad hacia los demas.
Y la naturaleza de ese amor, como el amor del Senor, debe ser sacrificial (Mat.16:24-25).
Tal como Jesus se despojo asi mismo por amor a nosotros, de igual modo, nosotros
debemos despojarnos para el bien de los demas. (Fil.2:1-8).

Pero ¢Por qué todos estos detalles? ¢Por qué no simplemente enunciar la sencilla
instruccion de amar al préjimo como a si mismo? Es porque estamos todos tan carentes
de entendimiento sobre nuestros propios intereses, y por consiguiente, del interés de los
demas. Un borracho, practicando “el amor al pr6jimo” pudiera darle a otro un trago de
whiskey. Thomas Harris levanta este problema mas bien desde una forma an6nima en su
libro. Estoy bien., Tu estd Estds bien: “La Regla de Oro no es una guia adecuada, no
porque el ideal esté equivocado, sino porque muchas personas no tienen la suficiente
informacién sobre lo que ellos quieren para si mismos, o las razones por las que ellos lo
quieren”. La informacion carente es proveida en las ensefianzas de Cristo y los apostoles.
Sus instrucciones llenan los detalles practicos de lo que significa amar a Dios y trabajar
para lo mejor de los verdaderos intereses de las demas personas. Esta informacion no
surge de nuestros propios deseos o juicios mal dirigidos como Harris y la situacién ética
lo sugiere, sino desde la sabiduria divina de Dios. Esto no puede ser de otra manera.
Desde nuestro muy restringido punto de vista humano no podemos posiblemente
conocer todas las consecuencias de nuestro comportamiento aun cuando este bien
dirigido. Dios nos informa y guia nuestro amor con Sus instrucciones morales. Como
Juan observa: “En esto conocemos que amamos a los hijos de Dios, cuando amamos a
Dios, y guardamos sus mandamientos” (1 Jn.5:2).

Los Fariseos estuvieron siempre inclinados a rebajar el nivel moral y espiritual de la
ley y a incrementar la demanda ceremonial. Jestis comienza ésta seccion de la ley con el
perfecto reduccionismo farisaico “Oisteis que fue dicho a los antiguos: No



33 | Invitacién a una Revolucién Espiritual

mataras; y cualquiera que matare sera culpable de juicio” (Mat.5:21). El asunto
problematico de estas citas es que parecen al momento ser citas exactas de la ley. “No
mataras” viene directamente de pasajes como Exodo 20:13 y Deuteronomio 5:17. El
“juicio” de la segunda parte del pasaje se refiere al concilio local o corte, y aunque la cita
no es una cita exacta de la ley, ésta refleja exactamente las palabras de Nimeros 35:30-
31. Sin embargo, en las manos de los Fariseos estas no eran la ley sino ideas levantadas
de la ley y pervertidas. La principal preocupacion del partido religioso de ellos es que
nadie fuera a cometer un acto que derribara una penalidad civil. Los inicos crimenes que
perturban a sus conciencias eran aquellos que podian ser tratados por medio de los
tribunales humanos. Estaban profundamente consternados por el asesinato, pero el odio
y la malicia no lo veian con grave consternacion. Sin embargo, las formas abusivas hacia
los demés, siempre y cuando no fueran culpables de derramar sangre, ellos las
consideraban justas ante la ley.

La respuesta de Jesis (Mat.5:22) contrasta con su fijacién de las penas civiles. La
verdad es, dice El, que el hombre que abriga una ira rencorosa contra su hermano est4
en peligro de la corte local. Juan mas tarde reflexion6 sobre este concepto en su
memorable declaracion, “Todo aquel que aborrece a su hermano es homicida” (1

Jn.3:15).

Habiendo dirigido el problema desde el corazon, Jesas extiende Su aplicacion a la
lengua. No tinicamente los sentimientos llenos de amargura ponen a uno en peligro, sino
también lo hace el abuso despectivo que los impulsa. Cuantos corazones humanos han
sido brutalizados por las palabras que cortan como estocadas. En ocasiones seria mas
humano que estas atrocidades verbales! Arremetemos contra las personas en total
desprecio y les dejamos, como lo planeamos, rotos! Por esta razon, el Senor advirtio, que
podriamos estar en “peligro ante el concilio” (una probable referencia al Sanedrin), o
todavia més en el punto al “infierno de fuego”. Es evidente que el uso de las expresiones
“juicio” y “concilio” por el Sefior aqui con acomodativas. Las cortes civiles no pueden
tratar con los pensamientos inicuos, pero el tribunal a que Jesus se refiere puede lanzar
al ofensor al infierno (Mat.10:28).

Nuestra reaccion juvenil a ésta ensefianza nos dispone a llamar a un hombre todo
excepto sensato, pero debemos evitar llamarlo un “necio” a toda costa. (“Racca” no nos
da ningin problema debido a que no sabemos lo que esta palabra significa). A los
Fariseos les habria encantado esta interpretacion!

El problema del asesinato debe tratar con la misma fuente — el corazén y la lengua,
tal como las manos deben ser limpiadas de la brutalidad del odio. La ley ensena esto
(Lev.19:17) pero los Fariseos en su gran esfuerzo para obtener una justicia barata la
pasaron por alto. El Sefior no quiere que cometamos el mismo error.



Tratando con su Victima

“....reconciliate primero con tu hermano” (Mat.5:24). Jesis comienza esta
seccidon de Su sermo6n con una serie de advertencias sobre el juicio severo destinado a
caer sobre los que permiten que su ira fluya en su abuso verbal odioso hacia otros. El
contintia Su tema al delinear la tinica via de escape de tales ofensores de la ley de amar a
su projimo (Mat.5:23-26).

Lo que Jesus pide de nosotros cuando pecamos de esta manera es lo que la mayoria
de los hombres parecen temer mas intensamente. El demanda que enfrentemos y
tratemos con nuestra victima. El contexto indica que el hermano quien “tiene algo contra
ti” no es sélo alguien que ésta disgustado con nosotros, sino uno a quien hemos cometido
agravio. En este caso, el adorador es culpable, no sélo mal entendido. Otros versiculos
confirman este significado (Mar.11:25). Quien ofrece la ofrenda necesita arrepentirse y
buscar el perdon de su hermano con quien se ha equivocado. La prontitud con la que la
parte culpable debe actuar, rompiendo justo en medio del sacrificio, refleja la urgencia
de la situacién y enfatiza como el mal trato de los demés nulifica la adoracién a Dios. La
Escritura esta llena de este principio (Sal.66:18; Stg.3:9-10; 1 Jn.4:20-21). El abuso
contra los demas sirve para cerrar la puerta del cielo contra nosotros.

Aunque el secularista ha tendido a tratar la adoracion con una medida de
menosprecio cuando él enfatiza la conducta correcta hacia los demas, muchos religiosos
han historicamente intentado usar la adoracion para cubrir el fracaso moral. Este fue el
largo litigio de los Fariseos quienes buscaron expiar por medio de la ceremonia celosa su
abuso de los hombres (Mat.23:23-24). Pero el Fariseo no origin6 este concepto sesgado
de las cosas. Varios siglos anteriormente, Amoés habia advertido a los ciudadanos
petulantes de Samaria que Dios se habia cansado de sus adoraciones pretenciosas. Lo
que el Senor queria, dijo el antiguo profeta, era verdadero juicio y justicia (Amoés 5:21-
24). Jeremias, cien afios mas tarde, hace eco en el mismo tema en Jerusalén (Jer.7:21-
23). Jests intent6 ensefiar a los Fariseos, la leccién de los profetas. El les envié mas de
una vez las palabras de Oseas: “Misericordia quiero y no sacrificio” (Mat.9:13; 12:7). El
Senor tuvo poco éxito en Su esfuerzo pero existieron siempre los pocos como el escriba
que observo el amor a Dios con todo su corazén y amé al proéjimo como asi mismo que
contaba “mas que todos los holocaustos y sacrificios” (Mar.12:32-33). Jesus le dijo a éste
escriba que no estaba lejos del reino.

De manera que ¢Cual es la leccién aqui? Cuando hemos pecado contra otra persona
la necesidad no es de una asistencia mas dedicada en las asambleas de adoraciéon o una
mas grande generosidad en las ofrendas del Domingo o un evangelismo personal méas
diligente, aunque cada una de estas areas debiera ser mas seriamente tratadas por todos
nosotros. La necesidad urgente del momento es del arrepentimiento y la reconciliaciéon



35 | Invitacién a una Revolucién Espiritual

con nuestro hermano o hermana danado. (Maridos y esposas especialmente necesitan
oir esto. Recuerde que los maridos, las esposas y los hijos son “pr6jimo”, también). David
se dirigié asi mismo a este asunto en el caso de su propio grave fracaso moral con
Betsabé y Urias: “Porque no quieres sacrificio, que yo te daria; No quieres holocausto.
Los sacrificios de Dios son el espiritu quebrantado; Al corazén contrito y humillado no
despreciaras ta, oh Dios” (Sal.51:16-17). No intenté ofrecer a Dios adoracion cuando el
arrepentimiento es lo primero.

Debemos aprender a dirigir nuestro pecado y dirigirnos contra aquellos con quienes
hemos pecado con franqueza. “Me he equivocado; por favor perdébneme” son las palabras
que no son fAcil de decir con el paso de los afos, pero son las palabras que en nuestro
registro defectuoso debemos aprender a decir desde el corazén. De otra manera, no hay
esperanza. Sin el arrepentimiento las relaciones humanas seran empeoradas y nuestra
relacion con Dios sera simplemente terminada.

Es imposible estimar cuan muchos discipulos del Sefior hoy se estan destruyendo asi
mismos debido a una falta o de humildad o de valor para arrepentirse de los pecados que
estan cometiendo contra los demas y buscar su perdon. El lado oscuro de su culpa
descansa semejante a una gran piedra en sus corazones, estorbando su adoracion y
absorbiendo su vida espiritual (Sal.32:3.4). Si tal es el caso con usted, deje de presentar
el cadaver en las asambleas de adoraciéon. Ponga un fin a su autodefensa y auto
justificacion. Vaya rapidamente y sea reconciliado con aquella persona que usted dafio.
El dolor del arrepentimiento sera grandemente pequenio comparado con la agonia de la
culpa y enajenacion continua.

“Ponte de acuerdo con tu adversario” (Mat.5:24). Confrontando todavia con la
estrechez preocupacion de los Fariseos con respecto a las penalidades civiles, Jests
continia formando Su punto en la metafora de la corte civil. Entender esto como un
mero consejo prudencial para logar estar “fuera de la corte” con el fin de escapar de los
caprichos de los jueces corruptos no tnicamente volveria trivial las palabras del Sefor,
sino las colocaria en franco desacuerdo con su contexto. Jesds esta todavia tratando el
asunto de los pecados cometidos contra los demas. El “adversario” no es uno quien ha
traido una acusacién sin fundamento sino uno a quién ta has dafnado, defraudado o
difamado y cuyo caso es justo. El orgullo puede aconsejarte a actuar con descaro, pero
Jesus te exhorta a la rapida reconciliacion en vista de un juicio divino que sera ejecutado
sin misericordia (Mat.5:26). Es justo esta clase de juicio que los hombres pecadores no
les gusta soportar. Es mejor que busquemos la misericordia con rapidez mientras la
oportunidad esta abierta a nosotros. Aun la clemencia divina tiene sus limites.



La Guerra Contra la Lujuria

“Pero yo os digo que cualquiera que mira una mujer para codiciarla, ya
adulterd con ella en su corazon” (Mat.5:28). Estas son palabras radicales y aun los
ciudadanos del reino deben luchar por no resistirlas a ellas. Su severo sondeo del
corazon trae dolor cuando el Hijo de Dios toca los nervios abiertos de nuestras
enfermedades morales. Jests, habiendo tratado con el problema del odio y la malicia,
ahora se dirige al problema de la lujuria. Los Fariseos habian ciertamente tratado con el
asunto del adulterio, pero sbélo superficialmente. Su preocupacion fue evitar las ofensas
capitales (Lev.20:10; Deut.22:22). Uno puede casi oir la forma en que decian, “T no
debieras cometer adulterio” (Exodo 20:14). Jests, en cambio, sigue el pecado del
adulterio a su guarida (Mat.15:19). Como el odio en el corazén es un asesinato, asi la
lujuria desenfrenada en el corazon es un adulterio.

Este principio no fue una oscura parte del pacto Mosaico. El décimo mandamiento
claramente decia, “... no codiciaras la mujer de tu proéjimo” (Exodo 20:17). Pablo,
mientras que era un extraiio al evangelio, y un Fariseo, habia sido severamente
impactado por este mandamiento (Rom.7:7) aun Job, un hombre quien aparentemente
vivié antes que la ley de Moisés fuera dada, entendi6 esta verdad ética “Hice pacto con
mis ojos” dijo él, “¢Cémo, pues, habia yo de mirar a una virgen?” (Job 31:1).

Aunque alguna aplicacién extendida pudiera ser hecha de este pasaje al deseo carnal
no restringido que alguna persona soltera pudiera albergar por alguien similarmente sin
restricciones, el uso que Jesus da a la palabra “adulterio” deja claro que Su interés
presente tiene que ver con el deseo ilicito que viola el mismo espiritu del pacto
matrimonial (2 Cor.11:2-3) La preocupacién del Sefior en toda esta secciéon es con
nuestro deber de amar al préjimo. Ninguna persona casada puede hacer justicia a su
companero (a) mientras se entrega al deseo desenfrenado por otra persona. Aunque
todavia un asunto mental es llamado por lo que es —pecado.

El Sefior no esta tratando aqui con el mero paso pasajero momentineo del deseo a
través de la mente; de lo contrario, no habria ninguna distincién entre tentaciéon y
pecado. (No deberiamos estar en contra de la sugerencia que el deseo de la carne pudo
haber tenido su acercamiento a la mente de nuestro Sefior mientras El permanecia sin
pecado, Heb.4:15) Las palabras, “mira a una mujer para codiciarla”, nos ayuda a
entender la naturaleza exacta de la transgresion. No se trata de un pensamiento fugaz
sino de una reuniéon de imagenes en la mente de uno con el propésito de lujuria. El texto
Griego describe a una persona que dirige sus pensamientos o concentra su mente a una
cosa; en este caso, la lujuria por una mujer (o un hombre). Obviamente, no observamos
todo en lo que miramos. El ojo mira un vasto panorama y luego deja a la mente enfocarse
en su atencién. El pecado de David no consistié en ver a Bestabé desvestida sino en



37 | Invitacién a una Revolucion Espiritual

codiciarla, estableciendo su mente y finalmente desatar su lujuria desenfrenada sobre
ella (2 Sam.11:2-5). David quiso tener la oportunidad para poseer a Betsabé y la
encontr6. Su quebrantamiento de Exodo 20:17 no habria sido menor si aquella
oportunidad nunca se le hubiere presentado.

Aunque la palabra Inglesa “lujuria” ciertamente denota insinuaciones sensuales del
verbo Griego (epithumeo), puede carecer del pensamiento asistente de posesion que esta
inherente en la palabra (Guelich, The Sermon on the Mount, p.194). El pecado que esta
siendo descrito por Jesus, es la cultivacion calculada del deseo por poseer a una (0) con
quien no tienes derecho. Si de este pecado se quiere escapar, el mismo primer
acercamiento de tales pensamientos deben ser decididamente rechazados, antes que
puedan tomar posesion de la mente y la voluntad. En el lenguaje de un antiguo
proverbio: “T no puedes evitar que los pajaros vuelen sobre tu cabeza, pero puedes
evitar que construyan un nido sobre ella”. Si encontramos dificil distinguir entre
tentacion y el pecado en este caso es mucho mas sabio errar por el lado de la precaucion
que errar por el lado de la imprudencia.

La guerra de los ciudadanos del reino contra la lujuria en estos tiempos esta
destinada a ser severa y de una dura batalla. No vamos a escapar facilmente de la lasciva,
la fornicacién y el adulterio que han descendido sobre esta generacién. Que ningin
discipulo presuma (1 Cor.10:12). No hay restricciones en la sociedad que podamos
aprender. Nuestra fortaleza y defensa debe descansar totalmente sobre nuestra propia
profunda e inquebrantable voluntad de mantenernos puros por la Causa del Senor. En el
analisis final, es aqui donde el tema de nuestra fidelidad en el reino siempre ha sido
decidida. “Sobre toda cosa guardada, guarda tu corazén: Porque de él mana la vida”
(Prov.4:23).



i , .
Cirugia Radical

“Por tanto, si tu ojo derecho te es ocasion de caer, sacalo, y échalo de ti”
(Mat.5:29). Mateo 5:29-30 contiene dos de las mas sorprendentes frases en los
Evangelios. En palabras tremendamente claras, Jesas habla de las dificiles alternativas
abiertas para un hombre con total aniquilacién debido al peligro presentado por una
parte valiosa de su cuerpo. Aqui la amenaza descansa en el ojo derecho y la mano
derecha. Mas tarde, en un contexto diferente, Jesus repite Su ilustracion, anadiendo “el
pie” (Mat.19:8-9; Mar.9:43-47). El lenguaje pudiera ser impactante pero la situacién no
es exagerada. En los tiempos de la medicina mas primitiva, muchas extremidades
gangrenosas eran cortadas por los cirujanos para salvar la vida de los sufrientes, y en la
medicina moderna todavia el proceder es la misma cirugia traumatica cuando una parte
del cuerpo amenaza la vida de todo el ser. Se han conocido aun casos en que esta cirugia
se ha realizado cuando un brazo o una pierna ha sido atrapada por alguna maquinaria, y
esto les arrastra a su muerte. Es un accion radical, pero eminentemente necesaria.

Este pasaje estid en el lugar donde aquellos que afirman incondicionalmente su
confianza en la interpretacion literal de toda Escritura tendran que tomar un respiro
muy profundo. No puede haber duda que Jesis construye Su mensaje sobre una verdad
del mundo de la carne, pero es evidente del contexto que Su lenguaje tiene aplicacion al
mundo del espiritu (si el ojo derecho fuere removido del pecador este todavia podria
desear tanto con su ojo izquierdo). En estas palabras sombrias la verdad profunda del
cambio la cual el Hijo de Dios esta demandando encuentra una expresion draméatica. En
el mismo sentido, Jests hablé de nuestra venida a El como una crucifixion (Mat.16:24-
25; Vea Gal.2:20) y Pablo provee un comentario sobre Mateo 5:29-30 en sus palabras a
los Colosenses: “Haced morir, pues, lo terrenal en vosotros: fornicaciéon, impureza,
pasiones desordenadas, malos deseos y avaricia, que es idolatria” (Col.3:5).

Aunque nuestro Sefnor no estd hablando aqui de una mutilacion fisica que seria
totalmente ineficaz contra los movimientos de la mente, no debiéramos suponer que la
intencion figurativa de Sus palabras las vuelve menos intensamente dolorosas. Estas
“partes” de nosotros — los afectos, los habitos, las actitudes, los valores, las relaciones —
que se han vuelto por la prolongada cultivacion tan intimamente una parte de nuestra
personalidad que su eliminacion se asemejaria a la verdadera escision de un ojo o una
mano parece conservador. Muchos de nosotros hemos pasado largo tiempo aprendiendo
a como ser egoistas o lujuriosos. No debiéramos esperar que el fin de estas cosas
ocurriera sin un trauma. Gritos de angustia podran surgir de algin lugar dentro de
nosotros en penitencia cuando aplicamos el cuchillo del evangelio. Pero algin dolor es
para bien. “Puesto que Cristo ha padecido por nosotros en la carne, vosotros también
armaos del mismo pensamiento; pues quien ha padecido en la carne, termin6 con el



39| Invitacién a una Revolucién Espiritual

pecado” (1 Ped.4:1). Podemos elegir evitar este sufrimiento pero nuestras queridas
lujurias nos destruiran como una gangrena espiritual horrible que destruye el alma.

La naturaleza radical y decisiva de est4 renunciaciéon es enfatizada por la instruccion
de Jests no unicamente al arrancar o cortar el miembro infractor sino al echarlo fuera.
La separaciéon debe ser absoluta y final, no gradual. Esta es una solucion radical pero
debiera ser recibida con gozo en lugar de temor. Aquel hombre cuya enfermedad le ha
dado una sentencia de muerte podria no regocijarse al oir la necesidad del sacrificio de
una parte de su cuerpo, sin embargo estimado amigo épodria algo mas salvarte la vida?
Incluso los detalles del dolor desgarrador que se producirian no podrian privar a este
hombre de su sentido de alivio. La tinica razén por la que no hemos recibido con
felicidad un mensaje con similar contenido para nuestras almas es porque todavia no
hemos comprendido la completa extensiéon de nuestro peligro final sin esta cirugia
radical. “¢O que recompensa dara el hombre por su alma?” (Mat.16:26b).

Aunque Jests pudo haber pronunciado estas palabras con el buen proposito en
cualquier tiempo durante esta seccién de Su discurso, El elige pronunciarlas en conexion
con la tentacion a la lujuria y al adulterio. ¢Por qué? ¢Podriamos estar equivocados al
concluir que El lo hizo asi debido a que los ciudadanos del reino no conocerian més
grande desafio radical a la pureza de sus corazones que el asunto del deseo sensual?
“Como han caido los valientes!” David, quien vencié a muchos en otras batallas del
campo, fue derribado muy facilmente por el atractivo sutil de la esposa de otro hombre.
Muchos hombres poderosos de fortalezas han sido reducidos a causa de la misma
prueba. Seremos los méas grandes necios si no tratamos con esta tentacion con la mas
extrema precaucion y andamos en su presencia con mayor prudencia y oracion.

Ante la severa advertencia del Senor, seguimos sorprendiéndonos con la familiaridad
descuidada con la que algunos discipulos casados tratan a los del sexo opuesto, y a las
dificultades circunstanciales a las que imprudentemente ellos mismos se exponen. Aun
cuando muchos en las Iglesias estan sufriendo de un caso conocido de adulterio a otro
parece que no hemos aprendido nada. El contexto de esta metafora usada por el Sefior
en la ultima parte de Mateo (Mat.18:8-9) y en Marcos (Mar.9:43-47) sugiere que un
significado posible del “0jo” y 1a “mano” infractor esta en ocasion de tropiezo. Si tal es el
caso, estamos siendo advertidos de no Gnicamente remover el acto pecaminoso (ya sea
adulterio fisico o el adulterio del corazén) sino de cualquier circunstancia o relacion que
pudiera facilmente conducir a lo mismo. Pablo lo dejo claramente: “Huid de la
fornicacion” (1 Cor.6:18). Cuan desesperadamente los Cristianos de esta generacion
necesitan escuchar esto.



La Traicion del Divorcio

“Cualquiera que repudie a su mujer” (Mat.5:31a) El tema del divorcio puede
llenar el corazén de un predicador con horror. Mas de dos tercios de los predicadores de
la denominacion Protestante méas grande de los Estados Unidos recientemente
admitieron que nunca habian hablado sobre el tema. El asunto del divorcio (y las
segundas nupcias) toca las vidas de los hombres y mujeres intimamente y a menudo
dolorosamente. Sin embargo, los que vienen al reino no deben esperar que alguna parte
de sus vidas escaparé de la influencia del Rey; ni tampoco debieran desearlo debido a
que Sus mandamientos no son arbitrarios (1 Jn.5:3) sino siempre para nuestro bien
(Deut.6:24). Sin embargo, si esta ensenanza nos puede hacer agonizar, no hay lugar para
el verdadero discipulo intentar esconderse de sus implicaciones. En Mateo 5:31-32 Jesus
continta su discusién del matrimonio y el principio del amor el cual El comenzé en el
versiculo 27.

“También fue dicho: Cualquiera que repudie a su mujer, dele carta de
divorcio” (Mat.5:31b). Esta tradicion Fariseaica que el Sefior cita esta basada sobre una
distorsion de Deuteronomio 24:1-4, cuya primera parte dice, “Cuando alguno tomare
mujer y se casare con ella, si no le agradare por haber hallado en ella alguna cosa
indecente, le escribira carta de divorcio, y se la entregara en su mano, y la despedira de
su casa”. El significado de estos versos habian sido acaloradamente disputados entre las
escuelas rabinicas. Shammai, insistia en una causa criminal y legal para el divorcio,
enfatizo6 las palabras “alguna cosa indecente”, y la limit6 al adulterio. Hillel enfatiz6 las
palabras “y no le agradare”, y permitio el divorcio por cualquier cosa desagradable ante
el marido. El Rabi Akiba fue mas lejos, permitiendo el divorcio si un hombre
simplemente encontr6 una mujer mas atractiva.

De otra informacion disponible a nosotros en el Nuevo Testamento es evidente que
los Fariseos compartieron los mismos relajados conceptos de Hillel sino algunos peores
(Mat.19:3, 7), y estaban menos interesados en la razén para el divorcio y sus
consecuencias impias sobre la victima que en seguir las formas correctas. Su obsesion
con las sutilezas legales de la completa indiferencia del principio moral es nuevamente
revelado. Los Fariseos consideraron el divorcio como correcto, y vieron en las palabras
de Moisés como un mandato (Mat.19:7) mas bien que una asignaciéon permisiva. De esta
manera, habian completamente mal entendido la ley y su propésito.

La actitud de Dios hacia el divorcio habia sido abundantemente clara en el Antiguo
Testamento cuyo canon se habia practicamente cerrado con las palabras sonantes,
“Porque Jehova Dios de Israel ha dicho que él aborrece el repudio” (Mal.2:16).
Consistente con ese sentimiento divino, las palabras de Deuteronomio 24:1-4 estaban
disefiadas a poner un control sobre el divorcio ya desenfrenado, no para introducirlo y



41 | Invitacién a una Revolucién Espiritual

motivarlo. Jesus describe la ensefianza de la ley sobre el divorcio como una concesiéon a
causa de la “dureza del corazén” de Israel (Mat.19:8), no seguramente una “dureza” de
una rebelién obstinada, la cual habria sido intolerable (Heb.3:7-11), sino una que llevo a
un retraso espiritual (Mar. 6:52). La ley obro sus restricciones sobre el divorcio en tres
formas. Esta limito el divorcio a ciertas causas (El contraste de Jesis de Su propia
ensenanza sobre el divorcio por causa de fornicacidon tnicamente con aquella de la ley
indicaria que Moisés permitié el divorcio por mas de una razén, Mat.19:7-9). La ley
requirié que una carta de divorcio fuera dada a la esposa (generalmente en la presencia
de dos testigos [Mat.1:19] y conteniendo las palabras, “Estas libre para casarte con
cualquier hombre”). Y esta daba un argumento convincente contra la acciéon precipitada
e intemperante al prohibir al marido tomar nuevamente a su compaiera divorciada (una
vez que ella se habia casado de nuevo) por esposa.

“Pero yo os digo que cualquiera que repudia a su mujer, a no ser por
causa de fornicacion, hace que ella adultere” (Mat.5:32). En su respuesta a la
explicacion Fariseaica sobre el divorcio, Jesds esta principalmente interesado con el
principio mas bien que con el proceder. Cualquier hombre que repudia a su esposa fiel
ha actuado sin amor y debe compartir la culpa del adulterio de ella (sus segundas
nupcias son asumidas). La tinica excepcidn es el divorcio por fornicacion que evitaria que
su marido se volviere adultero en vista de lo que ella ya habia cometido. En este
contexto, parece evidente que aunque la “fornicacion” (porneia) puede abarcar la uniéon
sexual ilicita en ambos dentro y fuera del matrimonio, el Sefior usa la palabra aqui para
referirse al pecado dentro del pacto matrimonial mas bien que antes de el.

La disposicion actual de algunos para justificar el divorcio por cualquier razén si no
hay segundas nupcias me causa enfatizar que el pecado del que Jests habla aqui
descansa en el divorcio, no en las segundas nupcias. Semejante divorcio esta equivocado
sobre tres bases. Esta equivocado porque este no muestra ningin amor por el conyuge.
Esta equivocado porque pudiera lanzar al conyuge divorciado a una relacion perjudicial.
Y estd equivocado porque este divorcio pudiera envolver a otra persona inocente en el
adulterio. A esto nos sentimos obligados a afiadir que aun en casos donde la fornicacion
ha ocurrido, el amor redentivo del reino pudiera aconsejar la misericordia y la
reconciliacion donde esta fuera posible. El divorcio nunca fue un mandamiento. El amor
si.

Finalmente, es evidente que Jests en Su respuesta a los Fariseos ha ido maés alla de
Deuteronomio, ha entendido correctamente y declarado la ley del reino de los cielos, la
cual descansa sobre la voluntad de Dios “desde el principio” (Mat.19:8-9). La ley de
Moisés habia permitido a la mujer divorciada casarse de nuevo; la ley del reino no lo
hara.



No Juramentos, Sino la Verdad

En Mateo 5:33-37 Jesus presenta cuatro de Sus seis antitesis que contrastan con las
perversiones Farisaicas de la ley con la justicia del reino de los cielos. Las palabras
exactas de la ensefanza tradicional que Jesus cita (Mat.5:33) no son encontradas en
ninguna parte del Antiguo Testamento, pero fueron formadas de las declaraciones como
aquellas de Levitico 19:12: “Y no juraréis falsamente por mi nombre, profanando asi el
nombre de tu Dios” (Vea Ex0.20:17; Deut.6:11; Num.30:2).

El enfoque de la ley hacia los juramentos era similar a su enfoque al divorcio. El pacto
Mosaico no ordené el divorcio, sino busco regular y restringir lo que ya prevalecia.
Correspondientemente, la ley no origind los juramentos u ordené a Israel jurar, pero
indic6é que cualquier juramento debiera ser hecho por el nombre de Dios (Deut.6:13;
10:20) y no debe ser falso (Lev.19:12; Zac.8:17; Mal.3:5). Pero estas restricciones nunca
tuvieron el proposito de ser entendidas como permiso para mentir cuando no habia
juramento. La ira de Dios sobre todas las mentiras es abundantemente claro en el
Antiguo Testamento (Prov.6:17; 12:22).

Desafortunadamente, los Fariseos, en lugar de encontrar las regulaciones de Dios
con respecto al jurar en una apelacion a la veracidad constante, vieron méas bien una
escapatoria para el engafio. La confianza de su tradicion era: “No te perjures cuando el
nombre de Dios esté involucrado”, “Al Senior” fue la frase operativa de su perversion.
Para facilitar su deshonestidad, los Fariseos hicieron distinciones sofisticadas entre
juramentos obligatorios y juramentos no obligatorios (Mat.23:16-22). Estos hipdcritas
tenian una cautelosa preocupacion por evitar el perjuro (como ellos lo definian) pero no
tenian ningin compromiso con la honestidad, la sinceridad y el amor al préjimo.

Es una de las tragedias de esta seccion del sermoén que haya sido reducido a un poco
mas que un campo de batalla sobre la permisividad de los juramentos judiciales. El mal
que Jesus ataca en Su prohibicion de jurar (Mat.5:34) no los juramentos, sino el engafid.
El destruye los juramentos vanos de los Fariseos junto con sus sutilezas engafiosas al
observar que no hay nada por lo ellos pudieran jurar (el cielo, la tierra, Jerusalén, sus
propias cabezas) que no esté finalmente atado a Dios y a Su Poder (Mat.5:34-36; 23:16-
22). El Senor esta enfatizando simplemente la verdad esencial que cada palabra que
pronunciamos es “ante Dios” y sujeta al juicio divino (Mat.12:36-37). Sin embargo, un
simple enfatico “si” o un “no” no coloca a los hombres sobre una menor obligacién a
decir la verdad y a honrar sus promesas que el juramento mas severo. Los juramentos
nunca estuvieron disefados para aumentar la obligacion del que juraba decir la verdad
(que ya existia) sino para dar una mayor seguridad a los que los recibian (Heb.6:13-18).



43| Invitaciéon a una Revolucién Espiritual

¢Cuales son las lecciones practicas que aprendemos de esto? Algunos han visto aqui
una fuerte advertencia contra la profandidad. Una buena leccion sobre ese tema seria
este. Estamos sin duda ante una generacion blasfemosa.

Hastiados con pequefias blasfemias y buscando unas méas grandes, escuchamos a
diario el vocabulario urbano de nuestra ciudad con un ataque ferozmente sacrilegioso
sobre palabras tales como Dios, Cristo, el Cielo, el infierno, la salvacion y la condenacion.
Nuestra falta de conciencia al pronunciar los nombres santos nos ha costado nuestro
sentido de reverencia y con el nuestro sentido de humanidad. Pero la profanidad no es el
objetivo principal de nuestro Sefor aqui. Su preocupacién es la honestidad — 1la
absoluta y total honestidad.

Lo que debemos a nuestro hermano o préjimo es la verdad en todas nuestras palabras
0 no emitamos ninguna promesa del todo. Hay muchas tentaciones para mentir y ser
deshonestos. La ira, la culpa y la codicia nos mueven a estirar la verdad hasta romperla.
El egoismo y la lujuria entran en nosotros para romper los votos solemnes del
matrimonio. La irreflexién nos lleva a olvidar como algo sin importancia las promesas
que hacemos dia a dia a los deméas. Algunos Cristianos se han apartado muy lejos de su
integridad al realizar acusaciones infundadas y afirmaciones sin fundamento. Otros se
han apartado de su honor a través de compromisos incumplidos. Semejante conducta es
inaceptable para un ciudadano del reino. Servimos a un Dios que no puede mentir (Tito
2:1) y debemos traer a Su servicio una honestidad transparente y verdadera (Col.3:9;
Efe.4:15, 25).

No debemos cerrar este estudio sin tratar con una cuestion obvia y sin resolver.
¢Prohibe Jesus por Sus palabras “No juréis en ninguna manera” el realizar alguna clase
de juramento? Ha existido en mi corazén una larga recepcion para tal conclusion, pero el
contexto mas amplio del Nuevo Testamento levanta algunas serias preguntas sobre ello.
No estamos tan perplejos por el reconocimiento que Dios (Hech.2:30; Heb.6:17; 7:20-
21), Su Hijo (Mat.26:63-64) y Sus angeles (Apoc.10:5-6) han hecho juramentos, sino con
el hecho que las epistolas de Pablo estan bastante salpicadas con expresiones semejantes
a juramentos que no podemos explicar de otra manera (Rom.1:9; 9:1; 2 Cor.1:23; 11:31;
Gal.1:20; Fil.1:18: et al).

¢Como podemos reconciliar la evidente practica de Pablo con la prohibicién de
Jesis? Primero, creemos, al reconocer algunas aparentemente absolutas
pronunciaciones resultan no ser juramentos cuando todas las Escrituras son
consideradas (Mar.10:11-12 y Mat.19:9; y 2 Tes.3:10) Y segundo, al reconocer que Jests
esta tratando en este contexto con los juramentos mentirosos de los Fariseos y no con los
juramentos solemnes de los que quieren decir la verdad bajo cualquier circunstancia
pero que encentran en ocasiones que los deméas estan en necesidad de una garantia
especial. Cada Cristiano debe sopesar este asunto muy cuidadosamente, recordando que
él no esta obligado a jurar, sino a hablar la verdad.



Una Idea Cuyo Tiempo No Ha Llegado

Si Jesus estaba intentando formular principios éticos por los cuales pudiera atrapar
el espiritu de Su época, él ciertamente fue un fracaso. Sus ensefianzas eran extranas y
prematuras y estimularon la animosidad aun en la nacién de Israel. Pero el Hijo de Dios
habia siempre conocido que “el tiempo” para su ensenanza nunca llegaria en la historia.
Como él lo observo aun ante Sus hermanos incrédulos: “Mi tiempo atn no ha llegado,
mas vuestro tiempo siempre estd presto. No puede el mundo aborreceros a vosotros; mas
a mi me aborrece, porque yo testifico de €l, que sus obras son malas” (Juan 7:6-7).

La ensefianza ética de Jesds no es menos extrafia para nuestra propia era, y no ha
existido expresion mas radical de la justicia del reino que en las altimos dos de Sus seis
grandes contrastes entre las distorsiones de los Fariseos y la Voluntad de Dios
(Mat.5:38-48). Estas palabras han estimulado méas controversia que todo el resto del
sermOn puesto junto y muchos esfuerzos para explicarlas han tinicamente servido para
distorsionarlas y despojarlas de toda su fuerza. Quizas seria tatil como una introduccién a
la ensenanza de Jesus sobre el amor al préjimo mirar en algunas de las controversias que
se han formado a su alrededor.

Ha existido un muy amplio desacuerdo sobre cuan extensa una aplicacién debiera
ser hecha al principio del amor al pr6jimo. Algunos han dicho que la ensefianza de Jests
unicamente aplica a las relaciones “personales” y otros han contendido que esta debe
aplicarse a cada faceta de la vida del Cristiano. En apoyo del concepto mas dominante
por una aplicaciéon reducida a las relaciones hacia el préjimo de “uno a uno”, Carl F. H.
Henry ha escrito lo siguiente: “En los circulos de Empresarios Cristianos es a menudo
dicho que el Sermdén del Monte es el codigo excelente de ética para el éxito en los
negocios. Pero el hecho que un gran hombre de negocios que conduce su empresa por la
ética del Serm6n — entregando dos prendas cuando se lo pidan gratuitamente, no
resistiendo al hombre violento, pronto se encontrara irremediablemente en deudas y
tendra que cerrar su negocio... Una nacion que gobierna sus asuntos por la ley de las
relaciones con el projimo — actuando tnicamente sobre el principio de un amor no
requerido, entregando doble medida cuando sus enemigos lo demanden, y
comprometida a la no resistencia contra sus agresores — esta en un proceso de suicidio
nacional” (Christian Personal Ethics, pp.322-323).

Dietrich Bonhoeffer dio una expresiéon al concepto opuesto en su pequeno libro The
Cost of Discipleship: “Este dicho de Jesus remueve a la Iglesia de la esfera de la politica y
la ley. La Iglesia no debe ser una comunidad nacional como el antiguo Israel, sino una
comunidad de creyentes sin lazos politicos o nacionales. El Antiguo Israel habia sido
ambos — el pueblo elegido de Dios y una comunidad nacional, y fue por lo tanto, Su
voluntad que ellos confrontaran la fuerza con la fuerza. Pero con respecto a la Iglesia esto



45| Invitacién a una Revolucién Espiritual

es totalmente diferente: La Iglesia tiene un estatus politico y nacional abandonado, y por
lo tanto, debe pacientemente soportar la agresion.... Pero esta distincion entre persona y
oficio no es algo totalmente extrafio a la ensefianza de Jesus. El se dirige a Sus discipulos
quienes lo han dejado todo por seguirle, y el mandato de la no violencia aplica
igualmente a la vida privada y al deber publico. El es el Sefior de la vida, y demanda una
alianza sin divisiones. Ademas, cuando esto tiene que ver con la practica, esta distincion
levanta dificultades insolubles. ¢Estoy actuando tinicamente como persona privada o
unicamente en una capacidad publica?... ¢No soy siempre un individuo, cara a cara con
Jesus, aun en la realizacion de mis deberes publicos?” (pp.121-124).

¢El principio del amor aplica a cada aspecto de los tratos del Cristiano con los demas
o estd limitado a ciertos tratos personales inicamente? Esta es una pregunta que se ha
planteado una y otra vez a través de los siglos y es una con la que el ciudadano del reino
debe luchar y decidir. No hay lugar para el refugio de esta misma practica fundamental.

Preguntas han sido levantadas sobre si al Cristiano le esta prohibido todo derecho de
auto defenderse en las relaciones personales o si le es requerido someterse al malo
unicamente cuando es atacado o maltratado por causa del evangelio. Martin Lutero tuvo
unos interesantes comentarios sobre este tema en su Table Talks: “Si alguien irrumpe en
mi hogar e intenta hacer violencia a mi familia o contra mi mismo o causar cualquier
dano, Me veo obligado a defenderme a mi mismo y a mi familia en mi capacidad como
amo y cabeza de la familia. Si los delincuentes o asesinos han tratado de danharme o
causarme violencia injusta, yo deberia haberme defendido y haberles resistido en el
nombre del principe a quien estoy sujeto... Debo ayudar al principe a limpiar este pais de
malos individuos. Y si tengo la fuerza para cortarle el cuello a este bandido, es mi deber
tomar el cuchillo contra él..... Pero si soy atacado; por causa de la palabra divina, en mi
capacidad como un predicador, entonces, debo soportarlo y permitir que Dios castigue a
mi agresor y me vengue’.

Todo esto debiera ayudarnos a ver que tenemos algunas preguntas dificiles con las
que luchamos en nuestro esfuerzo por entender la verdadera demanda de la justicia del
reino a este respecto. Y mientras luchamos intensamente por entender y aplicar estas
desafiantes ensefianzas, debemos constantemente estar en guardia contra la tentacion de
simplemente racionalizar cualquier cosa que parezca pesada y poco atrayente. No
podemos descartar las ensefianzas de nuestro Sefior meramente porque nos parecen
revolucionarias. Ciertamente nunca ha existido un maestro en la historia humana mas en
desacuerdo con todo lo que los hombres en su sabiduria han pensado ser lo correcto que
Jesus de Nazaret.



La Venganza No es Nuestro Proceder

“Pero yo os digo: no resistais al que es malo” (Mat.5:39). Aunque mucha
controversia rodea esta seccién del sermoén, nuestra primera tarea es dejar de lado las
interpretaciones e intentar entender en su forma mas elemental el punto que Jesus esta
haciendo.

En Mateo 5:38-42 Jests amplia el alcance y profundiza la aplicacién del principio del
amor al préjimo. El ahora se ha movido del tratar con los problemas del mal en nosotros
mismos, al desafio de resistir el mal en los demas. Es un deber para el ciudadano del
reino retener toda agresion hacia el inocente, pero ¢Qué demanda el amor de él cuando
otros, lejos de ser inocentes, intentan abusar y danarlo?

Los Fariseos habian resuelto el problema muy atractivamente. Ellos simplemente
escogieron un estatuto del Antiguo Testamento que regia la cantidad del pago que podia
ser exigida en la ley a cambio del daiio hecho en particular y lo volvian en un derecho por
la venganza sobre sus adversarios.

El proposito de la ley del Antiguo Testamento por la retribucion era doble. Esta ley
estuvo disenada para detener y disuadir la practica mala (Deut.19:20-21). También esta
ley ayudé a controlar la disposicion de los hombres a exigir un castigo airado
desproporcionado con la ofensa cometida (Exo.21:23-24). La ira producida en la
injusticia podia facilmente estar fuera de control y el castigo requerido ser totalmente
exorbitante. La ley de Dios para Israel pretendia que semejantes excesos que iinicamente
incitaban a un circulo interminable de odio y violencia fuesen restringidos. Es también
muy importante observar que esta justicia no debia ser administrada en forma privada
sino impuesta iinicamente por los jueces establecidos de Israel (Deut.19:18).

Los Fariseos evidentemente vieron en las palabras de la ley que ellos tan a menudo
citaban (“Ojo por ojo, y diente por diente”) un derecho para la venganza personal. En
lugar de entender esta como una declaraciéon de una maxima posible retribuciéon bajo la
ley, un control sobre el exceso, ellos la sostenian como un derecho personal minimo. Al
igual que en la escena de Shylock en la novela de Shakespeare, estos hipocritas
inmisericordes, exigian su “libra de carne”.

En contraste con la ensenanza de los Fariseos que establecian el derecho de la
venganza personal y represalias, Jesus dice, “No resistais al que es malo”. Luego
contintia Su declaracion del principio con cuatro muy dramaticas ilustraciones de ello.

Es imprescindible que consideremos la prohibicion de Jesus (resistir al que es malo)
en el contexto de Su sermoén, y en cierta medida, en el contexto mas amplio del Nuevo
Testamento. El interés de Jesas en toda esta seccion (Mat.5:21-48) es la ejecucion del
principio del amor al projimo. En el registro de Lucas sobre el serm6n del Monte, las



47 | Invitacién a una Revolucién Espiritual

ilustraciones de Jesus de Sus principios son precedidas por el mandamiento de amar a
los enemigos y contintia con la amonestacién, “y como queréis que hagan los hombres
con vosotros, asi también haced vosotros con ellos” (Luc.6:27-31). Quizas esto nos
ayudara a entender que el Senor no esta refiriéndose a una doctrina de una mera no
resistencia sino simplemente usando una serie de declaraciones muy llamativas para
acentuar nuestra obligacion a nunca tomar represalias por las equivocaciones cometidas
contra nosotros, y nunca retener el bien de aquellos que nos han hecho dafio
injustamente. No debemos hacer que estas declaraciones caminen en cuatro pies.

Cuando Jests instruye a Sus discipulos no resistir a los malos, El no esta diciéndoles
que nunca hagan algo para restringir el mal en otros. Una interpretacion de esa manera,
impediria aun una palabra de reproche. El Sefior ensefio de otra manera en Mateo 18:15-
17 y El mismo reprendié al alguacil quien le dio una bofetada durante Su juicio (Juan
18:23). Con lo que nuestro Salvador esta interesado en estos versiculos es que nunca
debiéramos resistir el mal con el mal. Esto es exactamente como Pablo declara el
principio en Romanos: “No paguéis a nadie mal por mal... No seas vencido de lo malo,
sino vence con el bien el mal” (Romanos 12:17, 21). Este es el funcionamiento natural de
amar al pr6jimo como a uno mismo, y la apelacién a hacer hacia los deméas lo que
deseariamos que se haga por nosotros mismos. Cualquier cosa que hacemos en respuesta
a su mal debe ser hecho en nuestra actitud a amarles, no de algin deseo de venganza o
interesados en nuestra propia auto defensa. Me parece que este principio no impediria la
utilizacion de incluso algunos medios para evitar a otros de infligirnos dafios injustos
pero siempre tendrian que ser administrados en el amor al ofensor y nunca usar
cualquier recurso egoista o vengativamente.

De manera que estas dramaticas declaraciones de Jestis en las que El ha logrado
ciertamente atraer nuestra atencion, El nos esti diciendo: Que es mejor poner la otra
mejilla a la persona que nos ha abofeteado que hacerle dafio; que es mejor entregarle tu
capa al hombre que equivocadamente te ha demandado tu tinica que hacerle dafio o
retener lo que él realmente necesita; es mejor ir con alguien dos millas que
equivocadamente te obligue que hacerle dano o fallar en ofrecer la ayuda que realmente
necesita; es mejor dar al que te pide que tratarlo tan mal que le rehases lo que
verdaderamente requiere en tiempos de su dificultad.

Si esto le suena como si estuviéramos disminuyendo la fuerza de estos
mandamientos, por favor recuerde que la instruccién de Jestus fue “Al que te pida, dale”
(Mat.5:42). Pablo dijo, “Si alguno no quiere trabajar, tampoco coma” (2 Tes.3:10). Aun
esta amonestaciéon de Pablo no es punitiva sino motivada por el amor. Y recuerde,
también, que vamos a tener mas que suficiente que nos va a desafiar a mantener
nuestros corazones libres de todo egoismo cuando determinamos como debemos tratar
con amor alos que nos tratan injustamente y a menudo violentamente.



Un Mandamiento Inconcebible

Con cada avance en sus declaraciones desde el versiculo 21, Jestus va realizando una
mordedura cada vez mas grande del ego humano. Cada nuevo contraste entre las
perversiones populares Farisaicas y la verdadera demanda del reino de justicia ha
servido para aumentar el desafio moral. Lo que el Sefior al final ordena en la sexta y
tltima de estas antitesis debe haber asombrado a Su audiencia (Mat.5:43-48). El ha
pronunciado lo inconcebible cuando dijo: “Mas yo os digo, amar a vuestros
enemigos” (Mat.5:44). Para muchos de Sus oyentes semejante consejo debe no
unicamente haberles parecido inconcebible, sino imposible — y contrario al mismo
concepto de la justicia.

Ahora por primera vez en su sermoén, Jesus ha pronunciado la palabra que mejor
sintetiza el principio que fundamenta todo Su mensaje. El ha conducido en un nivel
ascendente de lo que el amor prohibe en el trato hacia los demés (aun hacia aquellos que
nos agreden) a lo que el amor demanda de nosotros positivamente. Y Quienes entre Su
audiencia, en aquel entonces o ahora, pudieron haber anticipado que el viaje no se
terminaria hasta que El hubiera demandado de ellos la cosa mas dificil de todas — amar
a los mismos que méas somos atraidos por el odio — nuestros enemigos. Finalmente, el
Senor no ha dejado lugar para el “yo” de todo.

“Enemigo” era una idea dificilmente extrana para los Judios del primer siglo. Para el
tiempo de Jesis habia una enemistad palpable que se habia adherido a la pared divisoria
que era la ley de Moisés (Efe.2:14-15). El pueblo de Israel habia sufrido mucho de un
mundo hostil y a menudo habian considerado con desprecio al paganismo ignorante y a
la inmoralidad flagrante de los Gentiles. Los Gentiles no iban a ser lentos a reaccionar
frente a ellos. Los Fariseos, con su fervor separatista no eran ignorantes de la demanda
de la ley que los hijos del pacto debian amar a su projimo como asi mismos (Lev.19:18),
pero entendieron que su obligacion terminaba en los limites de Israel. Tenian mucho
odio mas alla de sus fronteras y muchos en la nacion sostenian que no era inicamente su
privilegio sino su obligaciéon sentirlo asi. El hecho que los Fariseos estaban conscientes
del mandamiento de amar pero tropezaron en la definicion de quien era su “préjimo”
como es evidenciado en la conversacion con cierto intérprete de la ley (Lucas 10:25-29).
El intérprete conocia la fébrmula pero todavia habia que realizar la correcta aplicaciéon de
ella.

Pero ¢Como y porque los maestros en Israel venian a concluir que la ley ordenaba
odiar al enemigo? Esto pudiera haber estado involucrado en las “guerras santas” de
exterminio que Dios ordené a Israel emprender contra las naciones Cananeas
(Deut.20:16-18), o en los Salmos imprecatorios (“¢No odio, oh Jehova, a los que te
aborrecen, y me enardezco contra tus enemigos? Los aborrezco por completo; Los tengo
por enemigos” (Salmos 139:21-22. Observe cuidadosamente el Salmo 109). Sin embargo,
aunque dificiles y perplejos a los problemas que estos hechos presentan, la ley no



49| Invitacién a una Revolucién Espiritual

distingue en el asunto del amar al préjimo entre el Israelita y el extranjero (Lev.19:18 con
19:33-34) y no aconseja el odio y la venganza para el enemigo (Job 31:29-30).

Siempre me ha impresionado que cuando Pablo buscoé instruir a sus hermanos en su
trato hacia los enemigos, él no sinti6 la necesidad de una nueva revelacion sino extrajo
rapidamente del libro de Proverbios: “... si tu enemigo tuviere hambre, dale de comer; si
tuviere sed, dale de beber” (Rom.12:20; Prov.25:21). No hay porcién del Antiguo
Testamento que mas directamente dirija el problema de la actitud de Israel hacia sus
enemigos que el libro de Jonas. Los Asirios eran un pueblo brutal, enemigos de Dios y de
los hombres, pero Jehova los amaba y El quiso que Su siervo Jonas debia hacer lo mismo
(Jonas 4:9-11).

Cuando Jests instruye a Sus discipulos no resistir a los malos, El no esta diciéndoles
que nunca hagan algo para restringir el mal en otros. Una interpretacion de esa manera,
impediria aun una palabra de reproche. El Sefior ensefio de otra manera en Mateo 18:15-
17 y El mismo reprendié al alguacil quien le dio una bofetada durante Su juicio (Juan
18:23). Con lo que nuestro Salvador estd interesado en estos versiculos es que nunca
debiéramos resistir el mal con el mal. Esto es exactamente como Pablo declara el
principio en Romanos: “No paguéis a nadie mal por mal... No seas vencido de lo malo,
sino vence con el bien el mal” (Romanos 12:17, 21). Este es el funcionamiento natural de
amar al pr6jimo como a uno mismo, y la apelacién a hacer hacia los deméas lo que
deseariamos que se haga por nosotros mismos. Cualquier cosa que hacemos en respuesta
a su mal debe ser hecho en nuestra actitud a amarles, no de algin deseo de venganza o
interesados en nuestra propia auto defensa. Me parece que este principio no impediria la
utilizacion de incluso algunos medios para evitar a otros de infligirnos dafios injustos
pero siempre tendrian que ser administrados en el amor al ofensor y nunca usar
cualquier recurso egoista o vengativamente.

Sin embargo, si después de esto, encontramos dificil creer que la ley no aconsejo la
enemistad hacia los enemigos, nos queda tinicamente confiar en el Hijo de Dios quien
reprende esta idea como una interpretaciéon equivocada de la ley y totalmente
inconsecuente con la naturaleza y el proposito de Dios. Fue una ensefianza como esta
que hizo que la nacion estuviera tan mal preparada para la venida de un reino pacifico.

Si Jests hubiera dicho a sus seguidores a amar a su “préjimo”, ellos pudieran haber
continuado en sus antiguos estrechos pensamientos, fallando completamente en
comprender la naturaleza singular de este amor. Pero cuando, El les ensefia a amar a sus
enemigos, ellos pudieran estar sorprendidos pero ciertamente bien instruidos. Como el
escritor Kierkegaard observo, el evangelio ha vuelto imposible que alguien se equivoque
sobre la identidad de quien es el pr6jimo. Si amamos a nuestros enemigos, entonces,
ciertamente no habra ningiin miembro de la raza humana, por muy diferente, por muy
distante, por muy vil que sea al que no le debamos lo mejor que podamos ofrecerle.



Una Clase Diferente de Amor

El amor al cual Jests llama a Sus seguidores es uno que supera lo ordinario. Los
antiguos “afectos” que antes hemos conocido son un prefacio insuficiente para las nuevas
lecciones que debemos aprender. Los lazos familiares, la devociéon entre amigos, la
pasion entre conyuges, son afectos “naturales” tan comunes a los hombres que su
ausencia son una senal de degeneracion sub-humana (Rom.1:31). Amar a aquellos que
nos aman no les da ninguna distincion especial a los hijos del reino. Como Jesius observa,
aun semejantes “clases bajas” de personas como los publicanos y los Gentiles eran
capaces de intercambiar semejante clase de amabilidad (Mat.5:45-47).

El “amor” del reino de justicia es extraordinario, no meramente en intensidad, sino
en clase. Es un amor de un orden diferente y mayor. Mucho de la dificultad que sufrimos
en nuestros esfuerzos para entenderlo viene de una errénea suposicion que este es del
mismo género como nuestros afectos naturales, construido sobre una mutualidad fuerte,
una profunda atraccién, experiencias e intereses compartidos. ¢Co6mo, nos preguntamos,
debemos sentir un célido afecto por aquellos que estan haciendo lo mejor que pueden
para destruirnos? Nuestros enemigos no unicamente nos resultan inatractivos, sino
también su conducta nos es despreciable. Somos repelidos tanto por sus acciones como
pOT sus personas.

Evidentemente las antiguas reglas no aplican aqui. Un amor por los adversarios de
uno no puede ser construido sobre las emociones. El amor que puede incluir a los
enemigos no se origina en la tierra. Los hombres, aun en sus momentos mas heroicos,
han Ginicamente conseguido amar a los nobles (Rom.5:7). Dios, por otro lado, ha amado
consistentemente a Sus enemigos, enviandoles lluvia y tiempos fructiferos a buenos y
malos por igual (Mat.5:45). Esta bondad de la buena voluntad de Dios nada tiene que ver
con las cualidades atractivas encontradas en nosotros. Hemos tenido éxito al volvernos
moralmente repugnantes ante los hombres (Eccl.7:20; Rom.3:9-18), y es muy poco
probable que en esta vida podamos entender como La naturaleza Santa de Dios es
repelida por nuestros caminos impios. El anhelo de los hombres por el amor de Dios
surge, como debe, a causa de Su caracter lleno de gracia y buena voluntad. En Su
misericordia, El quiere hacer el bien a aquellos cuyas mismas vidas son una ofensa a Su
naturaleza. El ha amado al que no se puede amar. Cuan verdaderamente Pablo ha
escrito, “Mas Dios demuestra su amor para con los hombres, en que siendo aun
pecadores, Cristo muri6é por nosotros” (Rom.5:8).

El poder que abre a los ciudadanos del reino de los cielos la habilidad para amar en
semejante forma libre de egoismo es el ejemplo de Su Padre. Hay una fortaleza
asombrosa sobre El que ha creado todas las cosas. Los Cielos declaran Su gloria
(Sal.19:1). El universo testifica a Su poder eterno y deidad (Rom.1:20). Pero no es en la



51 | Invitacién a una Revolucién Espiritual

grandeza de Su poder creativo que conocemos verdaderamente a Dios (1 Rey.19:11-12) La
completa y final revelacion fue reservada para Uno que ha venido en “debilidad” (1
Cor.1:17) y se despojoé Asi mismo por causa de otros (Fil.2:5-11). Jestis tinicamente ha
revelado al Padre en su plenitud (Jn.1:18) y solamente cuando le hemos visto a El,
entonces, hemos visto a Su Padre (Jn. 14:6-7). Nunca hemos mirado més planamente en
el rostro del Dios viviente que cuando nos encontramos por la fe al pie de la cruz y
escuchamos a Su Hijo suplicar misericordia a los hombres que lo asesinaban. Aqui esta
el poder. Aqui esta la deidad. No negamos Su fortaleza fisica absoluta. No podemos
resistir a Su sabiduria. Su justicia perfecta nos llena con un asombro reverencial. Pero
cuando hemos encontrado acceso a través de Cristo a “las cosas profundas de Dios” (1
Cor.2:10) sabremos que no hay mas verdadera descripciéon del caracter divino que la
afirmacion de Juan, “Dios es amor” (1 Jn.4:8).

Los hombres que han sido los beneficiarios de semejante inmerecido amor debieran
ser capaces de comprender y aplicarlo a otros. Ciertamente, “Nosotros le amamos a él,
porque él nos amo primero” (1 Jn.4:19). Pero este amor, es un amor de la voluntad, no de
las emociones. Nuestro Salvador no nos esta pidiendo que tengamos un afecto calido por
nuestros enemigos. De hecho, nuestro éxito en amarles verdaderamente esta
directamente dependiente sobre nuestra habilidad para separarnos de su conducta y
responder a su verdadera necesidad mas bien que a su conducta. En su comentario sobre
el Evangelio de Mateo, William Barclay ha dado una muy apta descripcion de este clase
de amor Celestial: “Agape [amor] no significa un sentimiento del corazén, sobre el cual
no podemos hacer nada, y que viene espontaneamente; significa la determinacién de la
mente, por medio del cual, logramos con esta buena voluntad invencible aun hacia
aquellos que nos dafian e injurian” Esta es la clase de determinacion moral que debe
venir al final para convertirse en el fundamento de todos nuestros otros afectos. Esta
debe ser la fuerza sustentadora sobre el que es construido el amor profundo del
matrimonio y la familia, el compafnerismo de los amigos, y sobre todo, la comunién de
los santos.

“Sed, pues, vosotros perfectos, como vuestro Padre que esta en los
cielos es perfecto” (Mateo 5:48). Hay algo inmensurablemente grandioso asi como
inquietante acerca del llamado a ser como Dios. La posibilidad emociona mientras que el
desafio espanta. La perfeccion a la que Jestis promete y ordena a Sus discipulos no se
refiere a la justicia perfecta de Dios sino a la plenitud y lo completo de Su amor. Nuestra
imperfecta y selectiva buena voluntad debe ser ampliada para incluir a todos los
hombres. Semejante amor no se compro a un bajo precio. El dolor y la agonia estuvieron
envueltos. Pero debemos crecer para ser semejantes a nuestro Padre o de lo contrario
ceder al derecho de ser llamados Sus hijos (1 Jn.4:7-8).



¢Debemos Siempre Amar a Nuestros Enemigos?

El amor requerido de los discipulos del Sefior es radical. Es mucho mas que la
cortesia que le evita a uno la rigurosa venganza personal sobre sus enemigos. Es una
buena voluntad positiva que le lleva a uno a orar y trabajar por el bien tltimo de sus
adversarios (Mat.5:44; Luc.6:35). No es sorprendente, por lo tanto, que los hombres
batallen contra el impacto de este mandamiento.

¢Deben los ciudadanos del reino siempre actuar para el bienestar eterno de los
demas? ¢Debe esta ser su actitud cuando su propiedad o aun su vida esta siendo
amenazada? ¢Debe el discipulo como un oficial pacifico, soldado, madre, etc., continuar
gobernando su conducta por este principio altruista y redentivo?

Esta pregunta ha rasgado los siglos con controversia, algunos argumentando que el
principio del amor del Sermén del Monte es absoluto y universal, otros defendiendo
varias excepciones. Por dos siglos después de la muerte de los apdstoles, ningin escritor
existente aprob6 la participaciéon del Cristiano en la guerra. Siguiendo al reinado de
Constantino, cuando el ahora Imperio “Cristiano” estuvo bajo ataque por las multitudes
Barbaras, Agustin y otros, aunque no dejando de aconsejar la no violencia personal,
permitieron, y a menudo, instaron, al Cristiano a participar en “guerras justas” como
agentes del estado civil. Agustin defendi6 tal guerra como una guerra defensiva como
ultimo recurso ejercido por la autoridad constituida por causas justas, a través de medios
justos, y para fines justos (Roland Bainton, Christian Attitudes Toward War and Peace,
pp. 66, 67, 89-100). Las voces principales de la Reforma sostuvieron el concepto de las
“guerras justas”, justificando el involucramiento del Cristiano en el combate militar por
la referencia de las guerras de Israel y al hacer una distincion entre el discipulo como un
individuo y el discipulo como un agente del estado.

No existe forma facil para resolver la pregunta de si el Cristiano debe siempre amar a
sus enemigos, envolviéndonos como esta lo hace en las cuestiones dificiles de la relacion
del Cristiano al estado y el derecho individual de auto defenderse. No obstante, creemos
que la respuesta a esta pregunta que hemos planteado debiera recibir un rotundo “Si”.

Cuando uno argumenta el derecho no restringido a auto defenderse contra la
ensenanza de Mateo 5:38-48, el mandamiento del Sefnor a esforzarse por el Gltimo bien
del enemigo de uno ha sido efectivamente anulado. Excluyendo el derecho a la legitima
defensa en casos de ataque por causa del Evangelio, el Cristiano es virtualmente dejado
en la posicion practicamente imposible de tener que rapidamente y con precision
determinar el motivo de su agresion. Estamos contentos en decir que cualquier legitima
defensa consistente con el bien eterno de nuestro adversario es totalmente admisible
(Mat.7:12).



53 | Invitacién a una Revolucién Espiritual

Cuando uno argumenta que las guerras de Israel debieran establecer que un pueblo
ordenado a amar a sus enemigos puede también hacer la guerra contra ellos, por lo
menos debiera tomar en cuenta que se trataban de guerras de agresiéon no provocadas, y
muchas veces de exterminio que se emprendieron al mandato de Dios (Ex0.23:31-32;
Deut.20:10-19). Estas guerras hablan mas del derecho del juicio de Dios sobre los impios
que sobre cualquier caso de “guerra justa”. Es dificil, sino imposible, comparar las
guerras modernas con las guerras de Israel (Clouse, War: Four Christian Views, p.10).

La conduccion de “una guerra justa” por los hombres no convertidos siempre ha sido
un sueno mas que una realidad. Existe dificilmente una guerra moderna, quizas
ninguna, en la que ambos lados no hayan en alguna forma clara violado el modelo de una
“guerra justa”. La guerra moderna nos ha obligado a preguntarnos como la justicia puede
ser impuesta al culpable y el inocente preservado al bombardear las ciudades enteras o la
incineracién de todas las ciudades en un holocausto atémico. Y aun sin esto no fuere el
caso, permanece la carga imposible que el concepto coloca sobre el Cristiano para
conocer las cosas sobre los conflictos Internacionales que a menudo no se vuelven
generalmente conocidos hasta después de ainos. Ninguna nacion abiertamente emprende
una guerra injusta. La justicia es siempre el clamor por el cual ellos agitan a los
ciudadanos a las armas.

En el caso extremo, podemos estar tratando en el estado civil con un instrumento de
Dios el cual existe por su autoridad permitida (Rom.13:1; Juan 19:11) y el cual él usa
como “vasos de ira” para mantener el orden en un mundo impio (Isa.10:5-7, 12; Jer.25:9;
Isa.12:4-6; Dan.4:17, 24-25; Isa.44:28; 45:1). Al final, estamos tratando con una
institucién bajo una comision limitada para actuar con justicia al castigar al malhechor y
proteger al inocente (Rom.13:1-7; 1 Ped.2:13-14). En cualquier caso estamos en libertad
para tener una relacion con la autoridad civil, ingenuamente asumiendo que debido a
que Dios la “orden6”, esta siempre actuara de acuerdo a Su voluntad. Los gobernantes de
este mundo son frecuentemente descritos en las Escrituras como los enemigos a los
propositos de Dios (Sal.2:1-2; Dan.2:44). El surgimiento del nacionalismo a menudo ha
hecho patriotas sin sentido de Cristianos en todos los paises, y la lealtad al gran Rey de
todos es olvidada debido a la fiebre de un rigido patriotismo.

En ningan caso, nos es permitido apartarnos de nuestra responsabilidad de nuestras
elecciones morales sobre el estado y de esta manera, escapar del compromiso que hemos
hecho de amar a todos los hombres. El reino de los cielos es una comunidad de “toda
tribu, lengua, pueblo y naciéon” la cual debe cumplir la visién profética de un lugar donde
los hombres no se “adiestraran mas para la guerra” (Isa.2:4; 11:9). Si, en el servicio del
reino de la justicia, perdemos nuestras vidas, nada inesperado habra sucedido
(Luc.14:26). En cualquier circunstancia en que nos encontremos, debemos amar a
nuestros enemigos. Si nuestras circunstancias nos previenen de esto, entonces nuestras
circunstancias deben ser cambiadas!.



La Vida Consagrada a Dios

El quinto capitulo de Mateo contiene un estudio profundo de la justicia del reino de
los cielos (Mat.5:20-48). Jestis ha comenzado atacando la postura hipocrita de los
Fariseos en su punto més aparente — su trato hacia los demés. El deja claro que la
verdadera justicia es una piedad que alcanza la profundidad del corazéon, examina los
motivos y actitudes, y no meramente las palabras y los hechos. Bajo todo lo que El
ordena, aunque nunca explicitamente declarado, esta el esfuerzo practico del antiguo
mandamiento de amar al pr6jimo como a uno mismo. Aunque si el trato completamente
falto de amor de los Fariseos hacia los demas fue la manifestaci6én mas obvia de su
bancarrota espiritual, no fue aqui donde comenzaban sus problemas. Es a esa area donde
la verdadera justicia comienza que el Maestro ahora se dirige (Mateo 6).

Cuando Jests concluy6 Su ensefianza sobre el amor al préjimo, El habia elevado a
sus oyentes al mismo trono de Dios “Sed, pues, vosotros perfectos, como vuestro
Padre que es esta en los cielos es perfecto” (Mat. 5:48). Aqui esta la clave a toda
piedad, ambas, la moral y la espiritual descansa —no en nuestras relaciones hacia los
demas sino en nuestra relacion hacia Dios. “Amaras a tu préjimo como a ti mismo” es el
segundo de los grandes mandamientos; el primero es “Amaras al Sefior tu Dios con todo
tu corazon, y con toda tu alma” (Mat.22:35-37).

Los hombres han luchado a través de los siglos por levantar un codigo ético separado
de la piedad. Pero, como Schopenhauer una vez escribié: “Ensefiar la moralidad es facil.
Encontrar una base para la moralidad es dificil” Tales esfuerzos han fallado porque en a
la ausencia de un Dios moral que se preocupa de la conducta moral de Sus Criaturas,
todo codigo moral es arbitrario y sin sentido. Ciertamente, si no hay tal Dios, es
inconcebible que el hombre pudiera aun existir como un ser moral. El seria simplemente
incapaz de entretener semejantes preguntas éticas. El hecho que el hombre es moral,
habla elocuentemente de la existencia de un Dios moral.

Pero una ética de la conducta humana, aun tan grande y verdadera como: “Amaréas a
tu préjimo como a ti mismo” no puede descansar sobre si misma. Esto se vuelve sin
sentido e imposible separado de un profundo compromiso al Dios sobre cuya naturaleza
y voluntad depende toda la estructura moral del universo. Los hombres que quieren
tratar con la moralidad, deben tratar con Dios. Esta es la razén porque la ética del reino
de los cielos no es posible cumplir excepto por aquellos que estadn adecuados para el
reino. Su ética no puede ser guardada por los hombres no convertidos.

Al finalizar el capitulo cinco, Jests ya ha tratado en gran detalle con la verdadera
justicia, pero la fuente de esa justicia hasta ahora ha sido insinuada. Es el corazon de la
justicia — completamente y sin divisiones. Pero cuando el capitulo alcanza su punto
culminante en el llamado de amar a los enemigos, uno es empujado a exclamar



55 | Invitacién a una Revolucién Espiritual

“¢Como?” Y mientras estamos preguntando, nuestra atencion es dirigida al cielo. Es Dios
quien unicamente puede abrir la posibilidad de semejante amor entre los hombres.
Como Juan dice, “Nosotros le amamos a él, porque él nos amé primero” (1 Jn.4:19). Los
hombres, separados de Dios, podemos reconocer en alguna medida la necesidad de
amarnos los unos a los otros en esta forma pura, pero nunca encontraremos dentro de
nosotros mismos la fortaleza espiritual para cumplirla. Unicamente en un absoluto
compromiso con Dios esto es hecho posible.

Se necesita entenderse ademéas que las demandas éticas del reino no son un fin en si
mismas. Como Jesis lo dej6é claro antes de introducir esta nueva dimension de la
justicia, el propoésito de todo mandamiento ético es transformarnos a la semejanza de
nuestro Padre. De esta manera, si hemos correctamente entendido lo que Jesus esta
diciendo, la pregunta con la que finalizaremos cada dia no es, “¢He cometido asesinato o
adulterio o esto o aquello?” sino mas bien, ¢Ha estado Dios primero en mi vida hoy?”
“He guardado Sus mandamientos?” “¢He sido verdadero ante El?” “¢Le Conozco
mejor?” “¢Soy mas semejante a E1?”

Los hombres siempre han sido lentos para entender que el pecado mas fundamental
de todos no descansa en nuestro mal trato hacia los demés sino en nuestro rechazo
insensato y lleno de arrogancia para adorar y honrar a Dios por encima de todo. Es a esta
criminalidad césmica de la que Pablo habla en Romanos cuando habla del mundo
pagano: “Pues habiendo conocido a Dios, no le glorificaron como a Dios, ni le dieron
gracias, sino que se envanecieron en sus razonamientos, y su necio corazén fue
entenebrecido” (Rom.1:21). Es debido a este crimen central que los hombres han sido
visitados por los horrores de la inmoralidad y la inhumanidad (Rom.1:26-32), y no
viceversa. La primera gran tarea de los hombres, al buscar la justicia del reino de Dios es
tratar con Dios mismo, y él inico acercamiento que ha sido aceptable a El ha sido uno de
una absoluta humildad y devocion.



E[ Problema del Orgullo

Quizas no hay mas grande rival para el amor que le debemos a Dios que el ego
humano. El orgullo descansa en el corazéon de genio humano —el deseo perverso de los
hombres de querer “ser como Dios”, para sentarse en el mismo centro de todo. Es la
muerte de esa mente arrogante y auto complaciente que siempre esta exaltandose contra
el conocimiento de Dios, lo que el evangelio demanda. Este orgullo tiene sobre el una
cualidad oscura pero espiritual. Es un deseo de la mente, no de la carne. Su placer no se
encuentra en el mal cometido, sino en la misma idea de la rebelién. En sus Confesiones,
Agustin recuerda un tiempo de su juventud cuando él y algunos de sus amigos robaron el
fruto del arbol de peras del vecino y con ellas alimentaron a los cerdos. No fueron las
peras lo que les atrajo, él dijo, porque habia mejores peras en el hogar, sino la emocion
de tomar lo prohibido (Libro II, Capitulo 4).

Es a este problema central y critico del orgullo que Jests ahora vuelve Su atenciéon
cuando El comienza un estudio de tres cosas que derribaran la verdadera devocion del
ciudadano del Reino a Dios (Mat.6:1-34). El introduce su primer sermén (Mat.6:1-18)
con un mandamiento que establece el principio: “Guardaos de hacer vuestra
justicia delante de los hombres, para ser vistos de ellos” (La version NKJV
traduce actos caritativos en lugar de justicia, pero hay mucho més evidencia textual para
la daltima). Jesus luego ilustra Su advertencia en tres areas de la piedad religiosa —las
limosnas, la oracion y el ayuno.

Uno se pregunta en primer lugar que posible atracciéon podria tener las limosnas, la
oracion y el ayuno para el hombre orgulloso debido a que estas cosas estan tan
relacionadas con la humildad ante Dios y la preocupaciéon desinteresada por los demas.
Sin embargo, la advertencia de Jests deja claro que aun la piedad religiosa puede ser
dirigida por la meditacion del orgullo en una auto gratificante y egoista maldad. éQué
habia ahi que atrajo a los arrogantes Fariseos a las arcas del Templo y a las frecuentes
ocasiones para la oracion y el ayuno (Luc.18:10-12)? Habia la esperanza de una auto
elevacion. Porque en cada onza de aparente humildad invertida por estos hipdcritas,
cosechaban una libra de vanagloria. En todo esto, necesitamos ser advertidos que es
eminentemente posible realizar la misma cosa notable por la més corrupta de las
razones. La mera adoracién y la generosidad no confieren al hombre un seguro refugio
del mal. Satanés le seguira justo al mismo lugar de oracion y volvera su misma adoracion
en pecado. Un hombre debe mantener su corazéon puro y su amor verdadero. Dios debe
ser el objeto de todo.

Este nuevo principio declarado al principio puede parecer extrafio con la ensefianza
de Jesus anteriormente “Asi alumbre vuestra luz delante de los hombres” (Mat.5:16)
pero no existe ninguna contradiccion verdadera. Hay un mundo de diferencia entre
hacer el bien de tal manera que este refleje honor sobre Dios quien hace posible tal



57 | Invitacién a una Revolucién Espiritual

bondad, y hacer el bien de modo que esto traiga honor sobre uno mismo. No es el ser
vistos por los hombres lo que le preocupa al Salvador, sino el deseo para ser vistos por
ellos.

Podria no ser necesario declararlo, pero el verdadero asunto aqui no es si agradar a
Dios o agradar a los hombres (un problema serio también) sino si agradar a Dios o
agradarnos a nosotros mismos. Es esta delicia insidiosa con nuestra propia importancia
que envenena toda nuestra piedad. No es para el bien de ellos que deseamos ser vistos
por los hombres sino para el bien nuestro. El asunto es simplemente resuelto si somos
los suficientemente humildes para desearlo. Como Bonhoeffer lo expresd, nuestra luz
debe ser vista por los hombres, pero ocultada de nosotros mismos.

El orgullo, la vanagloria, es la misma esencia de la mentalidad anti-Dios. Los
hombres consumidos por el orgullo no pueden amar a Dios. El es su enemigo, su rival, el
unico que esta de pie donde ellos quieren estarlo. El orgullo nos previene de amar los
demas. Todos los hombres son vistos como rivales desde nuestra propia perspectiva de
nuestra posicion de honor. Los demas no pueden ser tratados como amigos, mucho
menos los hermanos. Ellos pueden ser tolerados tinicamente como siervos de nuestra
propia vanidad —herramientas que deben ser descartadas cuando ellas dejen de servir a
su proposito. Aun los inmorales mundanos, atrapados en la lujuria de la carne, pueden
disfrutar de alguna camaraderia con estos siervos terrenales, pero el hombre orgulloso es
negado atn a eso.

La cosa mas crucial sobre el orgullo es su sutileza. Este puede facilmente ser
alimentado en los mismos esfuerzos que nos hace acabar con el. Primero somos
negligentes en nuestra vanidad abierta. Luego repetimos nuestra arrogancia. Luego con
orgullo observamos cuan valiente y completamente hemos dejado nuestros antiguos
caminos atrds. Luego “vemos a través” del engafio del orgullo y nuevamente nos
llenamos de remordimiento. Luego viene a nosotros un sentimiento petulante de auto
satisfaccion lenta y progresivamente que somos tan rapidos en atrapar el orgullo en su
sutil esfuerzo para recuperarnos. El proceso sigue en forma interminable. Al orgullo no
le importa dar terreno mientras el mantenga la fuerza.

¢Coémo entonces podemos escapar de ésta auto estimacion arrogante que hace
imposible conocer a Dios o amar al pr6jimo? No al concentrarnos en ello. El hombre no
es humilde porque piensa tan poco de si mismo, sino porque él no piensa de si mismo del
todo. El orgullo muere tnicamente cuando el ego es olvidado; y nos olvidamos de
nosotros mismos en vista de una lealtad y devocion mas grande. La antigua arrogancia,
la auto vanidad habra muerto cuando Cristo nos llene de modo que ya no hay ningn
espacio para nadie mas (Gal.2:20; Col.3:3:3) — cuando podamos decir, casi sin pensarlo,
“Cristo me es todo” (Col.3:11b). Que dichoso pensamiento!.



El Sonido de las Trompetas

En el Sermon del Monte, Jestis no establece algunas instituciones especificas sobre
la adoracién. Al tratar simplemente con principios, El les ilustra con expresiones de
piedad religiosa ya previamente familiarizadas con Su audiencia (observe Mat.5:23). Las
limosnas, como la oracion y el ayuno, no era algo nuevo para Sus oyentes. La ley de
Moisés no dejaba dudas sobre la preocupacion de Dios por el pobre. Provisiones
especiales eran hechas para las necesidades de ellos (Ex.23:11; Lev.19:9-10). Una
bendicion era pronunciada sobre los que recordaban a los pobres (Sal.41:1) y una
maldicion sobre el que no lo hacia (Prov.21:13). Sin embargo, dar al pobre, tal como las
otras expresiones de devocion a Dios podria volverse desagradable cuando era hecha con
un perverso motivo. La ausencia de un corazon consagrado a Dios en lo que hacemos por
otros contamina todo. Por supuesto, si el amor al dinero es el problema del hombre, dar
todo lo que le pertenece al pobre podria bien ser la solucion (Mat.19:21), pero dar
caridades no necesariamente es una respuesta para el hombre orgulloso (1 Cor.13:3).
Esto puede Ginicamente servir para inflar el ya presente enorme ego. Es a ese asunto que
Jesus se dirige asi mismo en la primera de Sus ilustraciones sobre la hipocresia religiosa
(Mat.6:2-4).

“Cuando, pues, des limosnas, no hagas tocar trompeta delante de ti,
como hacen los hipécritas en las sinagogas” (Mat.6:2). Dos poderosos medios de
evitar a los hombres de la vanagloria son declarados aqui por el Salvador. El primero es,
no soples en el cuerno (trompeta) cada vez que haces el bien. Es decir, no lo promociones
ante los demaés. Es poco probable que los hipdcritas a los que Jesus se refiere, fueran tan
ostensibles en ciertamente sonar una trompeta cada vez que entregaban una moneda al
pobre. El Sefior simplemente esta usando una figura de lenguaje. Hay una mas sutil y
efectiva forma de lograr la publicidad para su generosidad sin parecer un necio.

Cuando Jesus habla de “las sinagogas” y “calles” como el sitio popular para la
generosidad de los hipécritas, El no est4 diciendo que esos lugares fueran inapropiados
para mostrar compasion. Después de todo, era a menudo en semejantes lugares
frecuentados que los mendigos buscaban ayuda (Jn.9:1, 8; Hech.3:2). El est4, mas bien,
dando un golpe a la disposiciéon vanagloriosa de algunos para llevar a cabo estos actos
exclusivamente en publico.

Pero hay una maés sutil y méas peligrosa forma de esta enfermedad del ego —Ila
disposicion de dar caridades en las esquinas solitarias para mas tarde anunciarlas es
justamente una de esa formas. Resulta siempre muy facil hablar “compasivamente”
sobre las necesidades de los demas para senalar muy casualmente lo que hemos hecho
por ellos. Jests nos advierte en términos claros a mantener nuestras bocas cerradas
sobre el asunto, satisfechos que nuestro Padre lo sabe.



59 | Invitacién a una Revolucién Espiritual

Los ciudadanos del reino son personas en busca del caracter piadoso, no meramente
la reputacion por la piedad. Sin embargo, si la justicia del cielo est4 en el corazon, esta no
es monastica o solitaria. Existen obvias y abiertas manifestaciones de la verdadera
religion y el discipulo del Senor no realiza ningin esfuerzo para esconder su vida de los
demaés, pero no lo hace para recibir honor de ellos. Su interés por el pobre y el
desafortunado es simplemente una extension de su amor compasivo de su Padre.

“Mas ti cuando des limosna, no sepa tu izquierda lo que hace tu
derecha” (Mat.6:3). No anunciando nuestras buenas obras hacia los demas ataca el
problema, pero no completamente. Como el escritor y predicador del siglo Cuarto,
Criséstomo lo observo: “Ta podrias realizar buenas obras ante los hombres, y todavia no
buscar la alabanza humana; Ta podrias hacerlas en secreto, y todavia en tu corazén
desear que tus obras se vuelvan conocidas para obtener esa alabanza” Es por esta razon
que Jesus dio un segundo encargo —No lo anuncies a ti mismo! Esta es la idea central de
la metafora que el Sefor tiene en manos. Nuestro dar debe ser totalmente inconsciente
de uno mismo —sin algiin pensamiento de algin crédito que se acumule a nuestra cuenta
hacia los demas. No estamos para mantener las cuentas (cf. Mat.25:37). Dios realizara
ese trabajo.

No hay nada méas que envenene el flujo de la verdadera piedad por los deméas que
buscar nuestros propios propoésitos en cada acto de bondad. Esto cuesta al practicante
todo sentido de integridad, sanidad y paz mental, sin hablar de toda recompensa de Dios.
Pero recuérdese, que semejante hipocresia es sutil, capaz de capturar nuestro corazén
cuando menos lo planeemos o esperemos.

El mas grande ejemplo de esta mentalidad inconsciente e incalculada es Jests. Su
pasiéon nunca estuvo concentrada en Si mismo. El vino a la historia completamente por
causa de otros. El encarn6 no para cumplir con Su propia agenda, sino para realizar las
obras de Su Padre (Jn.5:19), para hablar las palabras de su Padre (Jn.7:16-18; 12:49-50)
y para hacer la voluntad de Su Padre (Jn.5:30; 6:38; 14:31). Es semejante espiritu vacio
de si mismo que cada discipulo del Senor debe afiorar. Es, cuando es practicado, que
ocurre la muerte absoluta de toda hipocresia y simulacién. En el corazéon donde Cristo y
Su amor por el hombre se sientan entronados, ahi no hay lugar para el ego.

Piense. Cada vez que usted esta actuando para ayudar en las necesidades de los
necesitados y desafortunados y algin cierto sentido de auto satisfaccion y suficiencia
comienza a arrastrarse sobre usted, o un deseo por saber de los demas que tan noble es
usted —escuche, y usted oira el sonido de las trompetas resonar.



Purificando Nuestras Oraciones

“Y cuando ores, no seas como los hipécritas; porque ellos aman el orar
de pies en las sinagogas y en las esquinas de las calles, para ser vistos de los
hombres” (Mat.6:5). Jestus ahora retoma Su segunda ilustracion de esa piedad libre de
egoismo que esta totalmente centrada en Dios y sin engano. Como lo habia hecho en el
caso de dar limosnas, El denuncia la practica conocida de los hipdcritas religiosos.

La oracién no es una opcion espiritual. Esta descansa en el centro esencial de la
relacion del hombre con Dios. La verdadera justicia y la oracion son inseparables. Esa es
la razon por la que no hay nada mas profano que jugar a las galerias cuando se supone
que uno debe estar dirigiéndose a Dios. Es una clase de desprecio atrevido lanzado
directamente sobre la presencia de la Majestad mas alta. Es bastante malo jugar al juego
hipécrita con el pobre. Es desastroso disimular en la presencia de Dios.

La oracion por su misma naturaleza requiere la apertura del corazén en la maés
absoluta sencillez ante el Todopoderoso. Este espiritu nunca es mejor expresado que en
la apelacion de David: “Examiname, oh Dios, y conoce mi corazén; Pruébame y conoce
mis pensamientos; Y ve si hay en mi camino de perversidad, Y guiame en el camino
eterno” (Sal.139:23-24). Cuando ponemos nuestras conversaciones con el Gobernante
del universo al servicio de una vanagloria arrogante, hemos hecho un considerable
avance en el arte de la corrupcion espiritual.

Los ciudadanos del reino, dice Jestus, no deben orar como los hipocritas de la
sinagoga. Los Fariseos y sus seguidores oraban, pero no amaban a Dios. Una vez Jests
adapto las palabras de Isaias para describirlos: “Este pueblo de labios me honra; Mas su
corazon esta lejos de mi” (Mat.15:8). Su falta no era meramente indiferencia a Dios. Ellos
podrian haber logrado esto al no orar en absoluto. Estos farsantes estaban usando la
oracibn como un instrumento de auto elevacion, un medio para establecer una
reputaciéon barata para la piedad.

El Senor en esta instancia no est4 dirigiendo un ataque contra la oracién publica.
Como anteriormente fue observado, el pecado de los Escribas y Fariseos no consistia en
el ser vistos, sino en su deseo para ser vistos. Ellos amaban el orar, no por el amor a la
oracion o el amor a Dios a quien se estaban dirigiendo, sino por el amor asi mismos y la
ocasién que ésta les daba para colocar su piedad en exhibicion. El estilo de las oraciones
de los Fariseos era como es descrito en los encabezados de un periédico de servicio
religioso, el cual, con referencia a la oracion, decia, “La maés fina oraciéon jamas ofrecida
en la congregacion de Boston!”

El pecado de los hipocritas no consistia en estar de pie al orar (una practica comin
entre los Judios, Lucas 18:13) o el realizarla en las esquinas de las calles o en las
sinagogas. La oraci6on jugaba un papel importante en la vida religiosa Judia. En el



61 | Invitacién a una Revolucion Espiritual

servicio del Templo, en la sinagoga y en otros lugares publicos, y en las devociones
personales privadas. Algunas de estas oraciones eran establecidas por la tradiciéon para
ciertos periodos del dia (Hech.3:1; 10:30) y pudo ser observada o publica o privadamente
dependiendo de las circunstancias de uno. Los Escribas y los Fariseos, debido a sus amor
por las celebridades (Mat.23:6; Mar.12:39), podrian probablemente asegurarse que la
hora de la oracion los encontrase en una calle principal. La oracién privada podria no
haber sostenido ningan atractivo para ellos.

“Mas ta, cuando ores, entra en tu aposento, y cerrada la puerta, ora a tu
Padre que esta en secreto; y tu Padre que esta en secreto te recompensara
en publico” (Mat.6:6). Con el fin de hacer el empuje més intenso, Jests se mueve del
pronombre personal plural al singular. El est4 aqui luchando con una actitud interior
personal privada y no con las formas colectivas de adoracién. Nuestra verdadera actitud
hacia Dios se revela mucho mas a través de las devociones solitarias que por las publicas.
Sin embargo, tan seguramente como Jesus lo hace, no por estas palabras Jests esta
prohibiendo la oracién publica. El esta simplemente exhortando a sus oyentes a no ser
diligentes en repeticiones privadas. El no est4 ciertamente apelandoles a encontrar un
lugar para hablar con Dios donde hubiese el minimo de distracciones y sonidos. “el
aposento” en este pasaje es completamente figurativo. La més grande distracciéon a la
verdadera conversacion con Dios no es el ruido u otras personas, sino el ego humano. Es
de una mente egoista que debemos escondernos nosotros mismos para orar a nuestro
Padre en forma aceptable. No hay ningtn refugio fisico que nos pueda asegurarnos
contra el orgullo. Este nos ataca dondequiera, aun en nuestros propios “aposentos”
donde podemos ser encontrados deseando aun en nuestra soledad que alguien alla
aprecie nuestras oraciones. Y mas tarde, podremos satisfacer nuestro deseo al decirles a
ortos cuan largo y cuan a menudo hemos orado a solas.

Nuestras oraciones a Dios nunca pueden ser puras en cualquier lugar hasta que ellas
se conviertan en las expresiones sencillas de una mente despreocupada y atrapada en el
deseo de honrar y agradar al Unico de quien fluyen todas las bendiciones. Debemos orar
siempre (1 Tes.5:17) y en cualquier lugar (1 Tim.2:8). Orar en la asamblea de los santos y
orar en nuestra cama. Orar en medio del bullicio de la multitud o en refugio tranquilo.
Unicamente aseglirese que su corazén sea genuino y que su mente sea verdadera, que
usted hable con Dios y no con los hombres. De otra manera, usted recibird “su
recompensa” por su vanidad (Mat.6:5b) — y estd serd una muy pobre recompensa
ciertamente!.



Dercirfo de Memoria no lo Vuelve Correcto

“Y cuando ores, no uses vanas repeticiones, como los gentiles, que
piensan que por su palabreria seran oidos. No os hagais, pues, semejantes a
ellos; porque vuestro Padre sabe de qué cosas tenéis necesidad, antes que
vosotros le pidais” (Mat.6:7-8). Que habia una tendencia por las largas y pretenciosas
oraciones entre los Escribas Judios no puede ser dudado. El autor del libro apécrifo de
Eclesiastico (escrito en el periodo Intertestamentario) exhorta a sus lectores a que ellos
“no realicen muchos balbuceos” cuando oren. Jests denunci6 a los Escribas de Su
tiempo cuyas oraciones publicas se volvian cada vez mas pretenciosas mientras que sus
vidas se volvian cada vez mas reprensibles (Mat.12:40; Luc.20:47). Aun del lado de los
paganos, Séneca habl6 de los aquellos de sus contemporaneos que eran culpables de
“fatigar alos dioses” con sus peticiones interminables.

Pudiéramos ser tentados a creer (dado el énfasis de los versiculos anteriores, cf.
Mat.6:2-6) que es a esta clase de postura hipocrita en la oracion a la que Jesus se refiere,
salvo por las claras palabras de nuestro texto. Hay un evidente cambio en el versiculo
siete. En lugar de seguir refiriéndose a la hipocresia de los Fariseos, Jesus vuelve a
reprender la ignorancia de los Gentiles. A diferencia de los hipdcritas Judios interesados
en la aclamacién de la multitud, estos peticionarios Gentiles ciertamente querian que ser
oidos por los poderes de los cielos (Mat.6:7b) pero fueron estorbados por sus esfuerzos a
través de su ignorancia fatal de la verdadera naturaleza de Dios (Observe Hechos 17:22-

23).

Las oraciones paganas nacian de la naturaleza pagana de las deidades. Los dioses de
Grecia y Roma no llevaban ninguna semejanza a Jehova de los Ejércitos. Estos dioses
eran moralmente indiferentes, caprichosos e impredecibles, y grandemente
desinteresados en los asuntos de los hombres (Vea 1 Rey.18:27). En muchos aspectos, los
Gentiles vivieron en terror frente a sus dioses y buscaban aplacar su ira o lograr su
atencion a través de interminables formulas rituales repetitivas. Estas deidades paganas
se pensaba tenian un poder totalmente separado de la actitud o caracter del peticionario.
El adorador pagano no podia descansar bajo ninguna esperanza de oir o de la justicia del
dios o de su preocupacion compasiva debido a que carecian de ambas cosas. Todo
dependia de la correctividad de las formulas. El Historiador Will Durant describi6 la
religiéon Griega como “Un sistema de magia mas bien que de ética” (The Story of
Civilization, Vol. 11, Pag. 201). Sobre la religion Romana, él escribi6: “¢Esta religion
ayud6 a la moralidad Romana? En algunas formas ésta fue inmoral; su énfasis sobre lo
ritual sugirié que los dioses no recompensaban la bondad sino los dones y las formulas”
(The Story of Civilization, Vol. 111, Pag. 67).

La clave a la oracién para los Gentiles no estaba en el fervor de sus espiritus o en
la santidad de sus vidas, sino en sus “muchas palabras”. Las “vanas repeticiones” que



63| Invitacién a una Revolucién Espiritual

Jesus rechaza no se refieren principalmente a mera verbosidad, y no ciertamente a la
ferviente insistencia en la oracion que Jesus ejemplificdé (Mat.26:36-46) y ordend
(Luc.18:1-8), sino a la creencia que el secreto de una oracion efectiva esta en las palabras
mas bien que en la vida y actitud del adorador. Las repeticiones sin sentido no
comprometen el corazon, y el corazon es absolutamente critico para la comunicacién con
Dios (Jn.4:24). Debemos acércanos a El con una devocion resuelta.

El principio que Jests establece aqui es quebrantado hoy cuando comenzamos a
pensar que el nimero absoluto de nuestras oraciones es mas importante que el espiritu
que traemos, o que el secreto de su poder esta en su formulacién correcta. Dios no es una
maquina. Me parece que hay un poco de esto presente en nuestra insistencia mecanica
que la oracién no es aceptable a menos que sea incluida con las palabras “en el nombre
de Jestis” o su equivalente. Esto sin decir que necesitamos continuamente reconocer y
estar conscientes de la imposibilidad de tener acceso a Dios excepto por la interseccion
de Su Hijo. Es también edificante recordarnos a nosotros mismos aun en nuestras
oraciones que Jesus es nuestro mediador para con el Padre, pero “en el nombre de
Jests” no es una formula magica calculada que garantice la aceptacion de Dios a nuestra
oracion. Como en el caso del bautismo “en el nombre de Jesucristo” (Hech.2:38) o hacer
“todo en el nombre del Sefior Jests” (Col.3:17), es algo que usted hace, no sélo algo que
usted dice. Orar “en el nombre de Jestis” (Jn.14:13) tiene algunas importantes
implicaciones para nuestra actitud y conducta. Es orar con la profunda conciencia de la
medicion redentiva del Sefior (Jn.14:6). Es también orar con el espiritu de sumisiéon a Su
voluntad, un espiritu indispuesto a pedir algo que sea contrario a Su naturaleza y
proposito eterno (1 Jn.3:22; 5:14). Nuestras pronunciaciones terrenales no seran
santificadas por la direccidon de Dios porque nuestras oraciones finalizan con el esperado
“en el nombre de Jests” (Stg.4:3) tanto como cuando un “bautismo” realizado contrario
a las instrucciones del Sefior, el cual de alguna manera se cree sera aprobado porque
alguien pronunci6 que fue efectuado en “el nombre de Jesucristo”. Nuestro recital de
oracion lleno de “palabras”, aunque, rico en contenido o belleza de expresion, no nos
abrira las puertas del cielo simplemente porque ellas poseen la “forma” correcta. La
oracion en el reino de los cielos es simplemente la conversacion sincera, abierta, y
reverente de un hijo con Su Padre —Un Padre que lo conoce y que ésta ansioso y
contento en escucharlo.



“Viestro Padre Sabe...”

Los Gentiles pasaban mucho de sus esfuerzos en la oracién, intentando lograr la
atencion de sus deidades desatentas. También sintieron la necesidad de informar a sus
dioses ocupados de asuntos que de otra manera podrian pasar desapercibidos o
desconocidos. Tales preocupaciones nunca debieron ser una carga para las oraciones de
los Cristianos porque, como Jests lo dice, “vuestro Padre sabe de qué cosas tenéis
necesidad, antes que vosotros le pidais” (Mat.6:8). El Dios verdadero no es ni
ignorante de las necesidades de Sus hijos (de manera que debamos informarselas) ni
estad poco dispuesto a proveérselas (de manera que tengamos que persuadirlo). El no
Unicamente sabe nuestras necesidades en forma absoluta e intima, sino esta
profundamente preocupado en suplirlas (2 Cor.9:8; 1 Ped.5:6-7; Efe.3:20). A través de
esta amonestacion, el Sefior buscar remover de los corazones de Sus discipulos ese
espiritu de pavor, temor e incertidumbre que tanto goberno las oraciones de los paganos.
Los ciudadanos del reino tiene un Padre a quien ellos pueden siempre acercarse con
denuedo y plana confianza (Heb.4:16; 10:19-22).

Al dar confianza a Sus discipulos de la cercania y accesibilidad del Padre, Jestis no
tiene la intencién de plantear preguntas sobre la necesidad de orar. Por el contrario, El
quiere hacer nuestras vidas més piadosas. La oracién es vista como una parte vital en la
vida en el reino. La vida de nuestro propio Salvador estuvo llena oraciones fervientes con
Su Padre, y en este sermén, El no tinicamente asume que Sus discipulos oraran, sino deja
claro las cosas por las que no debieran buscarse y pedirse en el Reino de Dios, porque no
seran encontradas (Mat.7:7-8).

Sin embargo, las mentes consientes se hacen algunas veces preguntas. Si Dios
conoce lo que necesitamos y quiere concederlas, ¢Por qué simplemente no nos las provee
sin pedirselas? ¢No vuelve a esto el mandamiento de orar més bien como algo arbitrario
y correr el riego de dejar la impresion que Dios sélo disfruta humillarnos por nuestras
necesidades? Una de las verdades sobre la naturaleza de Dios que ilumina a través de
todas las Escrituras es que El nunca es arbitrario o caprichoso en lo que El ordena a los
hombres hacer (1 Jn.5:3). Cada mandamiento tiene un propdsito; “para que te vaya bien”
y “tengas prosperidad” (Deut.6:24; 10:12-13). Puede haber mucho sobre el proposito y
operacion de la oracion que no entendemos completamente, y tiene que recibirse por la
fe. (Lo confieso libremente por mi parte) pero hay suficiente luz que brilla en la Palabra
de Dios para ayudarnos a ver que hay algunas cosas que nuestro Padre no puede darnos
a menos que las pidamos a El.

La oracion es vista en las Escrituras como una funcion de fe y expresion del
corazén (Mat.21:23; Rom.10:1). En nuestras peticiones como también en nuestra
alabanza doblamos felizmente nuestras voluntades a Su Ser y le declaramos que lo que El
quiere para nosotros, es lo que queremos para nosotros mismos. Dios puede ciertamente



65 | Invitacién a una Revolucién Espiritual

conocer lo que necesitamos y estar dispuesto a darnoslo pero no es capaz de hacerlo
debido a nuestra falta de una fe resuelta (Stg.1:5-8). Esto es ciertamente verdadero de
muchos de los preciosos tesoros del reino, las cosas que verdadera y finalmente
necesitamos —como el amor, el gozo, la piedad, la santidad, la bondad —todas estas
marcas de la naturaleza divina muestran que somos seres siendo confrontados a la
imagen de Su Hijo (Rom.8:29). Es verdad que existen necesidades fisicas tales como la
comida y el abrigo que Dios pudiera proveernos sin necesidad de nuestras peticiones o
gratitudes (Mat.5:45; Hech.14:16-17), pero El parece planear aun aqui aumentar nuestra
confianza dispuesta en El (Compare Mat.6:11 con Deut.8:2-3). Quizas El ha tratado asi
con nosotros en asuntos menores debido El sabe que nuestras necesidades duraderas no
nos pueden ser concedidas sin la entrega resuelta de nuestras propias mentes. La oracion
es en su esencia la apertura del corazén de uno hacia Dios, invitindole a El a actuar
redentivamente en nuestras vidas. En el esquema divino de las cosas, El no puede
obligar, sino tnicamente mover dentro de nuestras personalidades para que le
concedamos la libertad para hacerlo de esta manera. Dios en Su poder puede conocer los
pensamientos mas intimos de cada persona, buenos a malos, ya sea que ellos sean
cometidos o no (Heb.4:13; 1 Cor.4:5), pero la limpieza y reorientacién de esos
pensamientos no es posible hasta que su propietario desee ardientemente que su corazéon
sea escudrinado para remover todo camino malo (Sal.139:23-24).

Para los impios es una fuente horrorosa darse cuenta que Dios conoce los secretos
de su corazon, pero para el alma sincera, confiada y rendida a semejante fuente de
verdad es una fuente de inexpresable consuelo. La idea que Dios toma en cuenta lo
suficiente de lo que hacemos o pensamos es a la vez humillante y consolador. Y Uno
como EI quien ha cuidadosa y amorosamente marcado nuestro camino (Sal.139:1) y tan
perfectamente conoce nuestras necesidades cuando abrimos nuestros corazones en una
fe completa: “Examiname, oh Dios, y conoce mi corazén; Pruébame y conoce mis
pensamientos; Y ve si hay en mi camino de perversidad, Y guiame en el camino eterno”
(Sal.139:23-24). Es esta clase de actitud en la oracién que mueve la mano de Dios al
permitirle a El la libertad para realizar en nuestras vidas lo que El siempre ha querido
hacer y concedernos lo que El siempre quiso darnos.

Pero si el espiritu de fe en nuestras oraciones permite a Dios el concedernos lo que El
quiere dar, El no est4 limitado por el contenido de nuestras oraciones. A menudo
ignoramos como debiéramos orar (Rom.8:26-28) y en nuestra ignorancia pedimos por
circunstancias que no obrarian para nuestro bien. Nuestro amoroso Padre nos concedera
el pan aun cuando en nuestra inocencia le pidamos una piedra (Mat.7:9-11), y esto es
verdad porque El “es poderoso para hacer todas las cosas mucho mas abundantemente
de lo que pedimos o entendemos” (Efe.3:20). Que bendicién es orar a un Dios como este.



“La Oracion que nos Ensefia Como Orar”

Jesus ha trazado tres contrastes (Mat.6:2-3, 5-6, 7-8) cuando hemos llegado a Mateo
6:9-15. Estos versos representan el consejo positivo que nuestro Sefior establece contra
las oraciones mecanicas de los paganos. Los Fariseos, El nos dice, oran hipdcritamente, y
los Gentiles oran sin sentido, pero el verdadero pueblo de Dios ora con una devocion
sincera y de entregado corazoén a El y para Su proposito en el mundo.

Esta breve oracidon ha venido a ser tradicionalmente como “La Oracién del Sefnor”.
Pero no es la oraciéon del Seflor si queremos decir que esa designacién sugiere que El
ofrecid estas peticiones. Es obvio que el Cristo sin pecado no podria haberse unido a un
llamado de “perdona nuestras deudas”. No es también la oracion del Sefior en el sentido
que sea la tnica oracién cuyas palabras tiene Su aprobacion y por lo tanto, tiene una
aceptabilidad especial. No hay evidencia en todo el Nuevo Testamento que ésta breve
peticion haya sido jamas usada como litargica. El apéstol Pablo llend sus epistolas con
oraciones, pero sus fervientes oraciones nunca fueron formadas de acuerdo al modelo
del Senor, aunque fueron ciertamente muy influenciadas por su espiritu.

La oracién que Jesus propone para los ciudadanos del reino esta planeada para ser
un ejemplo, un modelo de ensefianza. Oren “en esta forma” El dijo. Los que convierten
esta oracion en un ritual, una liturgia, y juzgan su poder para declarar la correctividad de
la formulacion de las oraciones la han pervertido en la misma clase de un conjuro sin
sentido, lo cual el Maestro tan vehemente aborreci6. No existe ningiin a magia en
repetirla, sino hay poder en entenderla. Dentro de sus frases siencillas aprendemos sobre
las cosas que debieran ser la carga de nuestras vidas como también nuestras oraciones.

Una obsesion con las cosas ocupd el pensamiento y oraciones de los Gentiles
(Mat.6:25, 32) pero los hijos del reino deben buscar a Dios y a Su justicia. Este hecho es
revelado en la seccion individual del modelo de Jests.

La oracion es de esta manera dirigida a “Padre nuestro que estas en los cielos”
(Mat.6:9), una expresion que se encuentra veinte veces en Mateo como un titulo para
Dios. Jesus enfatiza grandemente a lo largo del sermon del monte ésta estrecha relacion
personal de Sus discipulos a un Dios personal (Mat.5:16, 45, 48; 6:1, 4, 6, 8, 9, 14, 15, 26,
32:711, 21). Los ciudadanos del reino son los hijos de Dios (Mat.5:45) y pueden dirigirse
a El en una forma que reclama la relaciéon mas estrecha y mas personal de todas
(Rom.8:15; Gal.4:6). La paternidad divina de la que Jests habla no es una relacién
universal de la que todos los hombres tienen con él en la creacion (Hech.17:28-29). Esta
es una relacidén elegida por fe, una relacion que se revela en si misma en la forma
marcada para aquellos que eligen imitar a su Padre (Mat.5:8, 44-45, 48) y cumplen su
voluntad (Mat.7:21). Esto es como la oracién inicia para el Cristiano —como un hijo que
se dirige a su padre, con todos los derechos y privilegios que esa relacion sugiere



67 | Invitacién a una Revolucién Espiritual

(Mat.7:11). Solamente aquellos que han recibido el “evangelio del reino” son los
privilegiados a decir “Padre nuestro que estas en los cielos”. Pero no hay nada exclusivo
sobre esta familia. Todo el mundo esta siendo invitado a ella (Mat.5:13-16) La eleccion es
suya.

Las peticiones de la oracion abren con Dios estando en el centro de la atencion.
“santificado sea tu nombre”. El “nombre” de Dios en este llamado se refiere, como en
otros lugares en las Escrituras, no a una palabra en particular, sino a la naturaleza, al
caracter y a la personalidad de Dios (observe el uso reciproco de persona y nombre en el
Salmo 91:14 y Juan 1:12). Santificar el nombre de Dios significa simplemente mantenerlo
a El en reverencia —colocarle en ese alto y santo lugar donde El pertenece como el Dios
de toda la creacién y el Padre de nuestro Sefior Jesucristo. Por supuesto, El es ya es
Santo, y por ningiin medio a nuestra pronunciacion le hacemos méas santo. La idea de
esta peticion es que los hombres en cualquier lugar debieran reconocer en sus propios
corazones y vidas lo que es manifiestamente verdadero. Cada hijo de este Padre desea
que todo corazoén le llegue a conocer y a glorificar. De manera que nuestras oraciones
deben comenzar, no con la preocupacién sobre nosotros mismos, sino con la
preocupacion por el honor de nuestro Padre. La oracion debiera comenzar con esta
alabanza.

Este tema es continuado en la peticion “Venga tu reino. Hagase tu voluntad,
como en el cielo, asi también en la tierra” (Mat.6:10) Creemos que esta doble
peticion es un caso de paralelismo —la misma cosa repetida pero con diferentes palabras.
La palabra Griega para reino (basileia) lleva la idea en su raiz de soberania y gobierno, y
no unicamente sugiere por extension los conceptos de territorio y subditos. Este “reino”
es el gobierno del cielo en la persona de Jesucristo y no viene a las naciones o territorios,
sino a los individuos que reciben la voluntad de Dios en sus corazones. El reino de Dios
estaba destinado a venir en el poder del Senor crucificado y resucitado (Mat.9:1;
Rom.1:4), pero la idea de esta peticiéon, como en la anterior, no es que ese poder sea dado
a Cristo (lo cual es inevitable) sino que los hombres pudiera reconocer y someterse a ese
poder voluntariamente. De manera, que la oracién es extendida, pero el énfasis
permanece igual —que el nombre de Dios sea exaltado, que los propositos de Dios sean
realizados, que la voluntad de Dios sea hecha entre los hombres. Nuestras oraciones
necesitan estar llenas en una forma prominente con esta misma preocupacion central y
vital. Esto debiera ser de suma importancia en la mente de cada hijo de Dios. De otra
manera, nuestras oraciones por otras necesidades estaran siempre fuera de proposito y
fuera de lugar. Esta es una de la lecciones de la oracion modelo.



Dios estd Interesado en “las Cosas Pequefias”
También

El orden de la oracion modelo de Jestis deja claro que la gloria de Dios y la
realizacion de Su voluntad en el mundo debe ser siempre el corazon de la vida y
pensamiento del Cristiano. Su oraciones, como su vida, debieran comenzar y termina
ahi. Es sobre este principio que la seccién del sermoén del Monte, el cual contiene esta
oracion instructiva concluye (Mat.6:33). Sin embargo, esto no impide el traer nuestras
propias necesidades y cargas ante el trono de Dios. Esto es evidente por las tres (algunos
dicen cuatro) peticiones finales de la oracién (Mat.6:11-13). Todas estas se concentran en
las necesidades basicas humanas.

“El pan nuestro de cada dia, danoslo hoy” (Mat.6:11). Con estas palabras, el
Sefior hace un cambio repentino de lo exaltado a lo habitual. La aparente discontinuidad
de ello causo que muchos de los antiguos Comentaristas espiritualicen “el pan”, pero, no
hay nada en el contexto que lo justifique. Parece que las consideraciones fisicas debieran
dejarse hasta el final, después del perdon y la fuerza para soportar la tentacion. Pero no
hay donde Jests las coloque (ya sea aqui o en Lucas 11:2-4). El ciertamente no planeé
que las necesidades fisicas se conviertan en la preocupacion prioritaria de la vida
(Mat.6:19.32) pero tampoco les resta su importancia. El “Verbo” que se convirtié en
carne entendi6 por experiencia propia sobre las necesidades fisicas de los hombres
(Heb.2:28; 4:15) y demostrd cuan seriamente El les tom6 en Su compasiéon por el
enfermo y el hambriento (Mar.1:40-41; Mat.15:32; 25:41-43). La inclusién de esta breve
peticibn demuestra que no hay un asunto pequefio que no podamos con confianza
traerlo a nuestro Padre. Pablo exhorta a esto: “Por nada estéis afanosos, sino sean
conocidas vuestras peticiones delante de Dios en toda oracion y ruego, con accion de
gracias” (Fil.4:6). Pedro dice lo mismo: “echando toda vuestra ansiedad sobre él, porque
él tiene cuidado de vosotros” (1 Ped.5:7). Una vez que hemos determinado a hacer Su
voluntad a toda costa, podemos hablar libremente a El de nuestras necesidades de las
menores hasta las mayores.

Esta simple peticion habla no tinicamente de la amplia preocupacién de Dios, sino de
nuestra propia completa dependencia sobre EL. “El Pan” como es usado aqui
probablemente comprende todas las necesidades corporales de la vida —la comida, el
vestuario, la salud, la familia, etc. En cualquier caso, no podemos por nuestra propia
fortaleza suplir ninguna de ellas. Como Clovis Chappell una vez observo, no podemos
crear mas una barra de pan como no podemos crear el universo. “De Jehova es la tierra y
su plenitud” (Sal.24:1). Por lo tanto, no tenemos ninguna eleccion sino confiar en Dios
aun en el nivel méas elemental.



69| Invitacién a una Revolucién Espiritual

La traduccion Inglesa para “pan nuestro de cada dia” es de algin modo una clase de
conjetura educada ya que la palabra Griega para “cada dia” no ocurre en ninguna parte y
con certeza tampoco en la literatura Griega. Esta puede sugerir el pan para todo el dia o
el pan suficiente para sustentarnos. En cualquier caso, Jestis nos ensefia a pedir por no
mas que el suplemento diario. Esta es una asignacion dificil para personas como
nosotros que estamos inclinados sino no tenemos una provision para toda la vida en la
mano y plenamente asegurada. Si seguimos el consejo del Sefior dejaremos de confiar
en el pan (Jn.6:25) y aprenderemos a confiar absolutamente en Dios y en Sus promesas.
Aprender a vivir con plena confianza con lo que ahora tenemos para cada dia nos
recuerda del mana enviado por Dios para Israel mientras ellos estaban en el desierto “Y
te afligi6” dice Moisés, “y te hizo tener hambre, y te sustent6 con mana, comida que no
conocias ta, ni tus padres la habian conocido, para hacerte saber que no sélo de pan
vivira el hombre, mas de todo lo que sale de la boca de Jehova vivird el hombre”
(Deut.8:3). Jesus habia usado este pasaje una vez con gran ventaja (Mat.4:4). Podemos
hacer lo mismo nosotros.

Sin embargo, por mucho pudiera haber parecido al principio que esta oraciéon por el
pan era una oracion desde un plano muy bajo de consideracién, pero esta se vuelve
teniendo un beneficio espiritual muy poderoso para nuestras vidas. Esta oraci6on nos
ensefia sobre la fe. Y esta es una oracion para el pobre y para el rico por igual; porque no
importa cuan poco o cuan mucho tengamos o cuan duro luchemos por obtener y
almacenar, Dios anicamente puede asegurar nuestras fuentes. Si aprendemos a confiar
en El, los hijos de Dios pueden vivir serenamente con la confianza una vez expresada por
el anciano David quien dijo: “Joven fui, y he envejecido, Y no he visto justo
desamparado, Ni su descendencia que mendigue pan” (Sal.37:25). Y si aprendemos esta
clase de confianza sobre el pan diario, esto nos va a ayudar a liberarnos por las cosas que
son auin mas importantes.



Las Cosas Sin las que no Podemos Vivir

“Y perdonanos nuestras deudas...” (Mat.6:12). Habiendo comenzado con la
peticion que trata con el cuidado de Dios por nosotros en el méas elemental nivel, como
las necesidades fisicas, Jesus incluye dos peticiones finales que estan relacionadas con
algunos absolutos imperativos de la vida espiritual. El primero es una apelacion por el
perdon. Si hay algo desconcertante sobre la forma que esta apelacion se presenta es el
uso de la palabra “deudas”. El significado planeado por nuestro Sefor es dejado claro por
el registro de Lucas sobre la oracion modelo la cual tiene “pecados” en lugar de “deudas”
(cf. Lucas 11:4). Jesus esta simplemente usando una metafora para describir nuestro
fracaso delante de Dios. Le debemos algo a El como Sus criaturas y Sus hijos que no
podemos pagar, y ahora no somos capaces de pagar. La solicitud por el perdon esta en el
sentido presente y habla de la misericordia presente mas bien que para referirse del
tiempo futuro del juicio.

Esta simple apelacion por el perdon por los pecados de uno como una necesidad de
los ciudadanos del reino lleva testimonio al hecho que convertirse en un Cristiano no
significa el fin de nuestra batalla con el pecado o nuestra necesidad por la gracia. Debe
existir una sensibilidad continta y creciente al pecado y a todas las cosas vergonzosas y
deshonorables. Algunos discipulos me dejan con la sensacién inquietante de aprension
por su obstinado rechazo a confesar y pedir perdén aun por las equivocaciones mas
obvias. Uno se pregunta si ellos realmente han experimentado el arrepentimiento o,
habiéndolo experimentado, la han abandonado como un hecho de una sola vez en sus
vidas. Si nunca hemos conocido el verdadero cambio del corazéon hacia Dios, entonces
todavia estamos en nuestros pecados y todo el resto no vale la pena. El pecado no es un
fendmeno de Gnicamente una vez en la vida para el Cristiano (1 Jn.1:7-9). Tampoco lo es
el arrepentimiento. Esa es la razon que hay alegria el pensar que la misericordia de Dios
no es tampoco una oportunidad de una sola vez en la vida, y que Su gracia es “mas
grande que todos nuestros pecados”.

Dios estd ciertamente interesado en nuestras necesidades fisicas, pero podemos
sobrevivir a la perdida por el “pan diario”. Ciertamente, hay indicios que podriamos ser
llamados a hacerlo asi. Pablo habla del hambre, la sed, el frio y la desnudez que él sufrié
en el servicio de Cristo (2 Cor.11:27). Aun las vidas del pueblo de Dios no estan mas alla
de las penas (Luc.21:16; Apoc.6:9). Pero la perdida que no podremos sostener es aquella
por la misericordia y la fortaleza divina. Podemos sufrir la perdida de todas las cosas
pero no podemos soportar la perdida de Dios.

“... como también nosotros perdonamos a nuestros deudores” (Mat.6:13).
Jesus afiade este codicilio a la apelacion por el perddn. El sentido del verbo aqui habla de
lo que ha estado sucediendo desde el pasado hasta el presente. Es interesante observar
que las personas que son implacables y dificiles son las personas que encuentran casi



=1 | Invitacién a una Revolucién Espiritual

imposible confesar y renunciar a sus propias equivocaciones. Los que rechazan la
misericordia a los demas evidentemente demuestran a Dios una total falta de ese espiritu
de penitencia humilde requerido para obtener el perdén divino (Mat.6:14-15; 5:7). Esto
es poderosamente expresado en la parabola del siervo que le fue perdonado la cantidad
increible de 10 millones de dolares y vino y agarro por el cuello a su compafiero que le
debia Ginicamente 17 dblares (Mat.18:21-25).

“Y no nos metas en tentacion...” (Mat.6:13). Esta peticion refleja el deseo del
hombre perdonado por vivir una nueva vida al conquistar las debilidades que
antiguamente lo derribaron. Dios desea que Su pueblo no tnicamente sea perdonado
sino también transformado. “Tentar” y “tentacién” en el Nuevo Testamento son
traducciones en cada caso de virtualmente la misma palabra Griega (periazo; periasmos)
Y significa tentar o poner a prueba. Estas pruebas pueden venir de Dios mismo y estar
disenadas para el bien de Sus hijos (Stg.2:1). Nuestra fe puede ser probada por un dificil
mandamiento (Heb.11:17). La tentacion o la prueba puede venir por medio de la
persecucion (1 Ped.4:12) lo cual obviamente tiene su origen con Satanas, pero puede ser
usada por Dios para purificar nuestra fe (1 Ped.1:6-7). El sufrimiento fisico, el dolor y la
calamidad pueden ser la fuente de la prueba como fue verdadero en el caso de Job.
Satanas fue la fuente de las adversidades de Job pero Dios las us6 para beneficiar a Su
siervo. Semejante fue el caso de Pablo y su aguijon en la carne (2 Cor.12:7). Pero el
entendimiento clasico de la tentacion, Y creo, que la inica ahora bajo consideracion, es
la tentacion al mal. Estas son las tentaciones que se refieren en Santiago 1:12.14 donde el
autor se esfuerza en explicar que tales tentaciones no vienen de Dios. Las tentaciones de
las que la oracion modelo busca liberar tienen que ver con “el mal” o “las males”
(Mat.6:13b).

¢Por qué deberiamos buscar la ayuda de Dios en el asunto de las tentaciones que
surgen de nuestros propios deseos y las de las maquinaciones del Diablo? Porque
nuestro Padre tiene absoluto control sobre el Tentador quien no puede operar sin Su
permiso (Job 1:10-12; 2:3-6), y porque El ha prometido proveer fortaleza por la cual
podamos “soportar” la tentacion (1 Cor.10:13).

¢Es esta una peticion para escapar de la tentaciéon totalmente? Esto es inconcebible
en vista de tales pasajes como 1 Corintios 10:13; Hebreos 4:15; et al. Lo que es mucho
mas probable como se muestra por la apelacion paralela es ser liberado de la tentacion
del mal, es esta una stplica para ser salvado del poder de la tentacién, de modo que no
seamos abrumados por ella provocados a caen debido a ella. De manera, que en tiempo
de nuestra severa tentacion, corramos precipitadamente a nuestro Padre “para alcanzar
misericordia y hallar gracia para el oportuno socorro” (Heb.4:16).



E[ Cristiano y el Ayuno

“Cuando ayunéis, no seais austeros, como los hipdcritas...” (Mat.6:16).
Con estas palabras, Jestis comienza el ultimo de Sus tres temas sobre la verdadera
piedad contrastada con la vacia postura de los Escribas y Fariseos. Si hemos dominado
las lecciones ensenadas en los primeros dos casos, no habra grandes sorpresas en este
tercer estudio. Sus oyentes son aqui nuevamente llamados a dirigir sus corazones hacia
Dios y a apartarlos de si mismos. Esta vez el vehiculo de Su mensaje es el ayuno.

El ayuno fue una parte establecida en la adoracién del Antiguo Testamento. Habia
unicamente un ayuno publico ordenado —El Dia de la Expiaciéon (Lev.16:29-31) — pero
en tiempo de crisis especial ambos la nacién como un todo (2 Cron.20:3; Esd.8:21;
neh.g:1) y los individuos ayunaban (2 Sam.12:16; Neh.1:4; Sal.35:13; 69:10). En los afios
del cautiverio, algunos nuevos ayunos fueron evidentemente afiadidos para conmemorar
las calamidades que cayeron sobre la naciéon en manos de los Babilonicos (Zac.8:19). Por
el tiempo de Jesus, los Fariseos habian vuelto el ayuno publico en una dificil y doble
rutina semanal (Lucas 18:12).

La practica del ayuno en Israel tenia un propoésito espiritual. Esta abstinencia de la
comida por breves periodos (generalmente un dia) nunca fue disefiada volverse ascético
o para usos terapéuticos. Fue siempre usado como un medio de humillar el espiritu ante
Dios en tiempos de gran desesperacién (Sal.69:10) y tuvo un lazo inseparable con la
oracion (Jer.14:12). El ayuno fue una expresion de tristeza y fue referida como una
“afliccion” del alma (Isa.58:5). Fue por lo tanto, frecuentemente realizado en el Antiguo
Testamento con las sefiales acostumbradas de lamento —y cubriéndose uno mismo de
polvo y ceniza (Neh.9:1; Esther 4:1; Dan.9:3).

Desafortunadamente, aun el ayuno del dia de la Expiacion, el cual estuvo disefiado
para ser una expresion nacional de contricion humilde por los pecados de Israel a
menudo se convirti6 en mas que un ritual vacio. “He aqui para contiendas y debates, y
para herir con el pufio inicuamente; no ayunéis como hoy, para que vuestra voz sea oida
en lo alto” (Isa.58:4). La historia del Antiguo Testamento virtualmente cierra con la
pregunta del Sefior a Su pueblo: Cuando ayunasteis y llorasteis en el quinto y en el
séptimo mes estos setenta afios, ¢habéis ayunado para mi? (Zac.7:5).

Fue en el espiritu de los profetas Hebreos que Jestis marco el ayuno sin sentido de
los Fariseos. Su histrionismo infantil, su rostro triste, su higiene descuidada, todo estaba
para provocar el efecto —“para mostrar a los hombres que ayunan” (Mat.6:16, 18). El
pecado de “los hipdcritas” no estaba en la tristeza de sus rostros o en su apariencia
descuidada. Tal conducta podria naturalmente caracterizar al penitente genuino quien
estaba cautivo a causa de la afliccion de su alma. Su pecado no estaba en el hecho que
otros supieran que estaba ayunando. Jesus habia ya dejado claro que Dios podria ser



=3 | Invitaciéon a una Revolucién Espiritual

glorificado cuando otros podria ver nuestras buenas obras (Mat.5:16). El desastre ocurre
cuando realizamos nuestras obras para buscar gloria para nosotros mismos. No es la
adoracion publica lo que El reprueba, sino la adoracién para la publicidad.

El punto que Jests hace en Su tercera ilustracion de la verdadera piedad que agrada
a Dios es eminentemente clara pero el tema del ayuno mismo ha sido la fuente de
preguntas. ¢Plane6 el Sefior ordenar el ayuno para los ciudadanos del reino o estaba
simplemente hablando a Sus seguidores Judios en términos que ellos podian entender
(es decir “ofrendas para el altar”, Mateo 5:23-24)?. El fue una vez criticado por las
formas de Su ayuno y el fracaso de Sus discipulos de ayunar como lo hicieron los
Fariseos y los discipulos de Juan (Mar.2:18-22). Su repuesta fue ayunar para sus
discipulos mientras El estaba con ellos seria tan inapropiado como lamentarse durante
una fiesta de bodas. Mas tarde, él dijo, cuando El seria tomado de ellos, su tristeza se
volveria en ayuno. Todo esto nos dice que los discipulos de Jests no practicaron el ayuno
como un asunto de devocién regular. Esto también nos dice que Jesus vio el ayuno como
la expresion natural de tristeza y profundo interés y lo encontré inapropiado para el
tiempo del gozo. Su anuncio que Sus discipulos ayunarian cuando El seria tomado de
ellos, deberia ser entendido, no como un mandamiento, sino como un reconocimiento
del dolor que vendria. Aun este no puede ser realizado para describir todo el periodo
Mesianico. En ese tiempo, Dios prometio que sus ayunos se volverian en fiestas de jabilo
(Zac.8:19).

Lo que es evidente cuando tratamos de entender la relacién del Cristiano con el
ayuno es que Jesus no instituyé ningin dia de ayuno para la Iglesia, ni publica o
privadamente. No hay indicios que El ordend el ayuno como un asunto de devocién
regular. Lo que El ensefio fue que habria tiempos de profunda preocupacién cuando el
ayuno seria el companero natural de nuestras oraciones. Esto parece ser exactamente lo
que fue practicado en la Iglesia en Antioquia y por Pablo y Bernabé (Hech.13:3; 14:23) y
debiera ser esto nuestra guia hoy.

El activismo natural de la mente occidental nos ha provocado pasar muy poco tiempo
en oracion y en la simple meditacion de Dios y Su palabra. Nuestros esfuerzos
seguramente serian mucho mas fructiferos si pasaramos mas tiempo en la meditacion y
en la oracion reflexiva antes de llevar a cabo nuestra obra. Y si la naturaleza crucial de
nuestras peticiones, nos movieran a humillarnos ante Dios y establecer completamente
nuestros corazones sobre El a través del ayuno, nada adverso tendria que suceder. La
{inica preocupacién de nuestro Sefior es que adoremos a Dios para causa de El solamente
y no para causar la ostentacion vanagloriosa.



El Corazon Comprometido

Con Mateo 6:19-24 Jesus delinea Su tema del amor absoluto del Cristiano hacia
Dios desde una nueva direccion. La primera y fundamental amenaza que ese amor
levanta es desde uno mismo — el orgullo y la arrogancia que corrompen todos nuestros
intentos en la piedad (Mat.6:1-18). Siguiendo cercanamente sobre el problema del ego
esta el desafio de “el mundo” — no el universo, o las personas en el, sino el “mundo”
como una mentalidad, un sistema de valores, una forma de ver la vida que atesora lo
presente y lo tangible por encima de todo (Lucas 12:15).

Esta seccion del sermoén es un llamado a un compromiso sin reservas en la eleccion
entre la tierra y el cielo. Jestis comienza demostrando porque ese compromiso debiera
ser ante Dios y contintia con dos ilustraciones deliberadas para mostrar la desagracia y
posibilidad de intentar “subirse a la valla”.

“No os hagais tesoros en la tierra...” La advertencia de Jests sobre los tesoros
terrenales no deben ser trivializados como si se tratara de una prohibicion para tener
una cuenta en el banco o las meras posesiones de algo material. Esta amonestacion no se
esta dirigiendo a la cuestion de cudn mucho de los bienes de este mundo los ciudadanos
del reino debieran poseer, sino esta dirigida a la actitud hacia estas cosas. Los “tesoros”
en este texto deben ser entendidos como todo aquello sobre lo que el hombre dedica todo
su corazon. Estas posesiones no son iinicamente cosas de valor sino cosas que valoramos
por encima de todo lo demas. Nuestros tesoros y nuestras personas se vuelven una a la
vez.

Las observaciones de Jests sobre las temporariedades y la incertidumbre de tales
cosas como la ropa, la comida y el dinero, no constituyen ninguna noticia a Sus oyentes.
El mundo del tiempo de nuestro Senor fue visiblemente més fragil que el propio nuestro.
En sus condiciones sencillas de vida la descomposiciéon y muho, insectos y gusanos que
atacaban sus almacenes con una venganza y sus casas de paredes de adobe no ofrecian
una buena disuasion contra los ladrones que podian borrar con toda una vida de la
noche a la manana. Nuestra refrigeracion moderna de los alimentos, nuestros bancos
celosamente guardados y asegurados a menudo nos causan sentirnos con una seguridad
libre de accidentes de la transitoriedad del mundo antiguo — sin embargo, lo debiéramos
saber mejor. Todas “las cosas” estan finalmente destinadas a decaer, a pesar del genio
del hombre no obstante. Es imposible asegurar la riqueza material contra los estragos del
tiempo y las circunstancias. Estas son removidas de nosotros o nosotros separados de
ellas (Eccl.6:13-15; Luc.12:20), y si las pudiéramos tener para siempre, estas riquezas no
nos traeran satisfaccion duradera (Eccl.5:9-10; 6:7). Jesus quiere protegernos del horror
de ver que todas nuestras vidas se esfuman (2 Ped.3:10)



=5 | Invitacién a una Revolucién Espiritual

No se quiere mucho intelecto para ver que depositar el alma de uno sobre semejante
vapor sin fundamento es un acto de completa locura, pero nunca debemos desestimar el
poder de la codicia para convertir nuestro sentido comin en algo parecido a una gelatina
temblorosa. Estamos viviendo en una era que valora a los hombres por la riqueza que
ellos coleccionan. Es una locura, por supuesto, pero este espiritu puede alentar en si
mismo en nosotros antes de darnos cuenta y repentinamente, encontrarnos neciamente
trabajando duro por “las cosas” materiales como el resto de los hombres. El
materialismo esta destruyendo a muchos discipulos, aun a aquellos que se sienten llenos
de fe para “ir a la Iglesia”. El espectaculo contintia pero su corazén ya no esta en ellos. La
prosperidad se ha convertido en la prueba para aquellos de nosotros que vivimos en lo
que quizas sea la sociedad més rica en la historia de la humanidad, y es una prueba dura.
Thomas Carlyle una vez observé que para cada diez hombres que pueden soportar la
adversidad, hay uno que puede soportar la prosperidad!.

“... sino haceos tesoros en el cielo” (Mat.6:20). Esta no es una exhortacion para
encontrar una forma para transferir las cosas que atesoramos sobre la tierra a un banco
Celestial. Si asi lo fuera, no habria informaciéon proporcionada sobre como realizarlo.
Una vez escuché a un varén cuyo amor por su casa y su tierra, junto con sus
especulaciones premilenealistas, le llevaron a buscar un medio para garantizar el retorno
de sus propiedades cuando el Senor venga a establecer Su reino sobre la tierra. Los
tesoros del Cielo son completamente diferentes de lo que pudiéramos almacenar aqui
sobre la tierra.

El mensaje de Jests es uno muy simple: “Aprende a valorar las cosas del Cielo, las
cosas tienen que ver tu Padre. Porque tnicamente estas duraran para siempre”. Su
llamado no es simplemente a tener mejores y mas duraderos tesoros, sino a una total
alianza, un compromiso absoluto. Tener los tesoros de uno en el Cielo significa
simplemente someterse completamente uno mismo a aquello que esta en el Cielo — el
gobierno Soberano de Dios (“Hagase tu voluntad”). Este es el tema que sigue en los
versiculos siguientes (Mat.6:22-24). La clave para entender toda esta seccion es
encontrada en Mateo 6:21: “Porque donde esté vuestro tesoro, alli estara
también vuestro corazon”. El Sefor estd mucho méas interesado con lo que un
hombre hace en su corazéon que con lo que él hace con sus bienes!. Las cosas no son
nuestro principal problema. Dios las cre6. Una valoracion por las cosas no es nuestro
problema. Las cosas tienen un prop6sito dado por Dios. El amor a las cosas es nuestro
problema (1 Tim.6:9-10) — La disposicion de permitir que alguna antigua basura
apolillada tome el lugar del incorruptible Dios en nuestros corazones.



La Mente Individual

Para cada uno de nosotros hay inicamente una breve y fragil vida en la cual elegir el
tesoro que formara nuestra eternidad. Es una eleccion que requiere toda la sobriedad y
urgencia posible. Jesis nos ruega a poner nuestra confianza en el Eterno Dios cuya
gracia y poder trasciende el tiempo mas bien que las cosas “corruptibles” que el tiempo
destruye (Vea 1 Tim.6:17). Esta fue exactamente la confianza en la observacién de Moisés
en su discurso de despedida a Israel: “Y te afligio, y te hizo tener hambre, y te sustent6
con mand, comida que no conocias td, ni tus padres la habian conocido, para hacerte
saber que no sélo de pan vivira el hombre, mas de todo lo que sale de la boca de Jehova
vivira el hombre” (Deut.8:3). La riqueza muerta de este mundo es sino polvo en la boca,
pero tener una correcta relacion con Dios, es la cosa que hace a un hombre
verdaderamente rico.

Es un defecto fatal del caracter “desear ser rico” — cualquiera que sea la razén (1
Tim.6:9). Este es uno de los sintomas de la loca insensatez que muchos buscan en sus
vidas. No es alentador oir a un Cristiano decir que él desearia tener riquezas para apoyar
a predicadores del evangelio o proveer para los pobres o hacer alguna otra buena obra.
Las posibilidades son muy buenas antes para aquellos que necesitan ver que cualquier
dinero anhelado habra hecho su propia alma cautiva de la codicia. Tal Cristiano deberia
tener un contentamiento agradecido con lo que Dios ya le ha dado y usarlo en una forma
libre de egoismos. Si un hijo de Dios se vuelve rico, esto nunca podria ser porque este lo
planed en esa forma.

Si queremos ser exitosos en tener nuestro tesoro en el cielo, serd porque hemos
puesto todo nuestro corazon en el asunto. No hay lugar para la vacilacion, la indecision o
la tibieza en nuestra actitud hacia Dios y Su reino. Debemos elegir el Cielo y elegirlo sin
reservas. Como un escritor lo observo, no hay nada mas peligroso que intentar saltar un
abismo en dos pasos.

“La lampara del cuerpo es el ojo; asi que, si tu ojo es bueno, todo tu
cuerpo estara lleno de luz; pero si tu ojo es maligno, todo tu cuerpo estara
en tinieblas” (Mat.6:22-23). Jests continta Sus instrucciones sobre la batalla del
Cristiano para mantener al mundo fuera de su corazén con est4 simple ilustraciéon. El
compara la funcién del ojo para el cuerpo con la perspectiva de la influencia
controladora de uno sobre el corazon. El ojo actiia como la fuente de luz para el cuerpo.
Un ojo “bueno” (sano, saludable) llena el cuerpo de luz. Un ojo “maligno” (no sano,
defectuoso) llena el cuerpo de tinieblas. La aplicacion viene en su siguiente observacion
(Mat.6:23b): “...asi que, si la luz que en ti hay es tinieblas, ¢Cuantas no seran
las mismas tinieblas?” Tal como el ojo es la ventana a través del cual todo el cuerpo
es iluminado u oscurecido, dependiendo de su condicién, asi los “ojos de vuestro
entendimiento” (Efe.1:18) determinan si el espiritu del hombre es inundado con la



=7 | Invitacién a una Revolucién Espiritual

iluminacién o sumergido en una oscuridad sin Dios. Es bastante tragico estar
fisicamente ciego, pero cuando el espiritu se niega a la verdadera vision iCian mucha
mas profunda es esa oscuridad del alma! Un corazéon individual trae claridad y sanidad.
Un corazon dividido trae confusion y desorden. Hay tristeza en la persona quien, camina
sin comprometerse, a través de la vida en la agonia incurable de su indecisién. El nunca
sabe completamente quién es él o que deberia hacer — sin ningin principio que le guie,
sin ningin compromiso que lo gobierne — cada persona en el camino es un trauma
renovado. Cuan grande es esa oscuridad!.

El ojo “bueno” es el corazon que oye el evangelio con una simplicidad absolutamente
sincera. Es una mente que recibe el evangelio con una resolucion favorable. La vision
espiritual es nublada por una preocupaciéon no sana por las cosas. El Materialismo se
convierte en la catarata de la mente. Una razén por la que muchisimas personas
simplemente no pueden “ver” el evangelio o entender la Biblia es porque este no encaja
con sus presuposiciones sobre la importancia de las riquezas. Los Cristianos que
repentinamente se vuelven confundidos e inciertos sobre las demandas de la vida en el
reino no estdn a menudo tanto experimentando una batalla intelectual sino una batalla
espiritual. La luz del evangelio no viene sobre quienes sus lealtades estan divididas.
Como Jests una vez lo observd, “El que quiera hacer la voluntad de Dios, conocera si la
doctrina es de Dios, o si yo hablo por mi propia mente” (Jn.7:17). Santiago habla mucho
de la misma cosa en las exportaciones practicas de su epistola muy punzante: “Pero pida
con fe, no dudando nada; porque el que duda es semejante a la onda del mar, que es
arrastrada por el viento y echada de una parte a otra. No piense, pues, quien tal haga,
que recibira cosa alguna del Senor. El hombre de doble 4nimo es inconstante en todos
sus caminos” (Stg.1:6-8).

Las bendiciones del reino de Dios no son repartidas sobre la base de porcentajes —
muchas bendiciones para muchas buenas obras. Con Jesus es o todo o nada. O damos
todo y recibimos todo, o titubeamos y vacilamos y obtenemos nada. Aquellos que
exitosamente enfocan el reino de los cielos deben aprender el poder y disciplina de elegir
“la buena parte” (Luc.10:42), la “cosa correcta” (Fil.3:13), andando en el camino
“estrecho” (Mat.7:13). Esta leccién es bien expresada en las palabras de un cantico
familiar: “Porque nunca probaremos los deleites de Su amor hasta que pongamos todo
sobre el altar; porque la gracia que El muestra y el gozo que El derrama es para aquellos
que confiaran y obedeceran”.



La Imposibilidad de Lealtades Divididas

Uno de los hechos menos observados sobre los Fariseos es que ellos eran “avaros”
(Lucas 16:14) “amadores del dinero” —NASV). Jestis relaciona la parabola del
mayordomo infiel para su beneficio, pero ellos se burlaron al final de su leccién. No
puede ser de ninguna sorpresa entonces, que un sermon que estuvo en gran medida
dirigido a las formas torcidas y corruptas de la mente Farisea debiera contener una
advertencia dura sobre los peligros de un excesivo afecto por las cosas. La codicia es
sutil. Es una clase de cancer espiritual que parece acomodarse muy facilmente con
grandes muestras de piedad. No tiene la fealdad abierta de una inmoralidad flagrante,
sin embargo, esta “mundanalidad respetable” por su sutileza, se hace més peligrosa.

“Ninguno puede servir a dos senores...” (Mat.6:24). Para mostrar la
imposibilidad de intentar dividir la diferencia entre Dios y el mundo, Jesus emplea la
ilustracion de un hombre intentando servir a dos amos. La fortaleza de su lenguaje sera
mejor sentida si reconocemos que la palabra que traduce “siervo” viene de la palabra
Griega douleuein, la cual significa “ser esclavo de”. La palabra que traduce “amo” es
kurios (a menudo traducida como “Sefior”) la cual sugiere total propiedad y control. Un
hombre simplemente no podia ser esclavo de dos amos, ambos demandando de él un
total servicio. El esfuerzo resultaria en satisfacer a ninguno de los dos y hacer la vida de
un esclavo que miserable. El finalmente seria forzado por una situacién imposible e
intolerable para resolver su miseria al elegir entre los dos.

“Mammon” viene de una palabra Aramea comun que significa riqueza. Es a menudo
usada aqui y en Lucas 16:9, 11, 13. Aunque es en una medida personificada por Jesus, no
hay pruebas para su existencia de una deidad Siria por ese nombre en los tiempos del
Nuevo Testamento. El contexto indica que el Sefior ésta simplemente dirigiéndose al
amor del dinero como un rival del verdadero compromiso con Dios. En Lucas, la
expresion “riquezas injustas” (Luc.16:9, 11) es usada, probablemente significando no
tanto que hay algo intrinsecamente malo sobre las riquezas sino que el dinero y las
posesiones materiales habian sido atendidas muy frecuentemente a menudo con afectos
y conductas impias.

No hay tal cosa como una pequeiia codicia. El amor por las cosas no tolera rivales y
Dios finalmente sera forzado a salir de nuestras vidas (1 Jn.2:15-17). Por esta razon, el
dinero se convierte muy peligroso para entretener en nuestro corazén por cualquier
fascinacion con la riqueza de este mundo. El Materialismo tiene un apetito voraz y muy
pronto consumira la personalidad que le abre sus puertas. Sin embargo, cuando este
finalmente gobierna sin limites, no traera paz ni satisfaccion — Ninguna felicidad
duradera. Dios también desea tenernos exclusivamente para Si mismo, pero para
nuestro beneficio, no el Suyo. El dinero nos consumira. El dinero nos llenara. Los
hombres quienes han sido hechos para Dios no conoceran la paz separados de El.



=9 | Invitacién a una Revolucion Espiritual

El mundo Greco Romano en el que el evangelio primeramente vino era un mundo
donde los hombres no fueron llamados a elegir entre dioses, sino a buscar servir a tantos
como sea posible. Hubo siempre un lugar en el Partenén Romano para otro dios u otro
culto misterioso, y los hombres estaban mas interesados en servir a pocos dioses que
servir a muchos (Hech.17:22-23). Ninguna de las deidades realizaba algin reclamo
exclusivo sobre las vidas y los reclamos consistian en mas ritos que en asuntos morales.

La uinica religion excesivamente diferente de las religiones del mundo antiguo fue la
religion de los Judios. El Dios de Abraham, Isaac y Jacob estuvo implacablemente en
guerra contra todas las demas deidades, no tolerando ningtn rival, y demandando la
absoluta lealtad (Ex0.20:3-4; Deut.6:4-5). Y fue a este espiritu y a este desafio para
realizar una elecciéon radical e inequivoca que Jesus enfatizé en toda Su ensefanza y
especialmente aqui en el Sermén del Monte.

No debiera sorprendernos que el Dios “que hizo el mundo y todo lo que en el hay”
debiera demandar el primer lugar en nuestras vidas. ¢Qué otro lugar pudiera Aquel por
quien respiramos concebiblemente requerir? Estd méas alld de toda creencia que el
verdadero y santo Dios toleraria El mismo el ser colocado en nuestros corazones
meramente por debajo de las riquezas inertes del mundo. Aun nuestras propias familias
no deber volverse rivales frente a El (Mat.10:37) y mas significativo que todo, aun
nuestras propias vidas (Luc.14:26).

Mammon dejaran de atraernos tan perniciosamente hasta que finalmente
reconozcamos que las riquezas no tienen un poder o realidad independiente — Y aun las
riquezas mismas, como todo en la creacién, son finalmente trazables al grande y santo
Dios. El es el Unico quien nos “da todas las cosas en abundancia para que las
disfrutemos” (1 Tim.6:17) y nos da “tiempos fructiferos, llenando de sustento y alegria
nuestros corazones” (Hech.14:17). El es mucho més que eso. El es quien otorga “Toda
buena dadiva y todo don perfecto” (Stg.1:17). En Cristo, “habita corporalmente toda la
plenitud de la Deidad” (Col2:9-10). Nuestra fascinacién con el dinero es sblo otro caso
donde necesitamos evitar la necedad de los antiguos Gentiles quienes “cambiaron la
verdad de Dios por la mentira, honrando y dando culto a las criaturas antes que al
Creador, el cual es bendito por los siglos” (Rom.1:25).



La Mundanalidad de la Preocupacion

La ansiedad sobre las cosas y circunstancias es una debilidad que nos sonreimos a
menudo de ella. Su naturaleza es tal que — practicarla parece un ejercicio sumamente
humano. Pero Jests no trat6 con la ansiedad con ligereza. La preocupacion es vista
desde la perspectiva divina como una sutil pero verdadera forma de mundanalidad y el
Sefior la trata bajo un encabezado del Materialismo. Algunas personas aspiran a tener
riquezas, mientras otras viven bajo el terror de la pobreza. Ambos grupos estan
igualmente ocupados con las cosas. En Mateo 6:25-34, Jests advierte a Sus Discipulos
que la ansiedad por las cosas representa una grande amenaza a la devocion nacida del
corazon hacia Dios como la codicia (observe Luc.12:13-31 donde el Senior nuevamente
asocia a las dos). Este es un hecho con el que muchos de nosotros hemos sido muy lentos
para tratar. Nos hemos acostumbrado todos a estar tan confortables con periodos
regulares de histeria sobre algunas futuras sospechadas privaciones. Nuestros temores,
como asi mismo también nuestras pasiones, hemos permitido que nos consuman
nuestras energias, nos dominen nuestras vidas y nos roben nuestros corazones. A
Satanas le importa poco si somos consumidos con la avaricia u obsesionados por la
preocupacion mientras nuestras mentes sean establecidas sobre las cosas en lugar que
sobre Dios. Las consecuencias de tal ansiedad mundana no es unicamente
espiritualmente lamentable sino puede ser también fatal.

“Por tanto os digo: No os afanéis por vuestra vida, qué habéis de comer o
qué habéis de beber” (Mat.6:25). Tres veces en esta secciébn del Sermoén, Jesus
ordena a Sus oyentes a no estar afanados y preocupados sobre las cosas requeridas para
sustentar esta vida presente — comida, bebida y vestuario (Mat.6:25, 31, 34). Su
advertencia, hecha tanto mas urgente por medio de la repeticion, estd disefiada para
alertarnos del verdadero peligro que una excesiva preocupacion por las cosas “necesarias
de la vida” nos depara. La expresiéon “Por tanto” en el versiculo 15 deja claro que El
contintia tratando con el tema de Dios Versus Las Cosas, y que las siguientes
instrucciones descansan sobre la verdad que los hombres no pueden servir a Dios
aceptablemente con un corazon dividido (Mat.6:24). Por esta razon, se vuelve mas
interesante observar que la palabra Griega (merimnate) que traduce “No os afanéis” (“no
se preocupen” KJV) viene de la raiz (meridzo) que sugiere ser atraido en dos diferentes
direcciones; distraido; y por lo tanto, ansioso, tribulado. Lucas usa la misma palabra
para decir que describir la declaracion del Sefior sobre el estado mental de Marta cuando
ella estaba muy afanada con sus deberes en la cocina (Luc.10:41), Y Mateo la usa cuando
registra la explicacion del Senor de la semilla que fue sembrada entre espinos en la
parabola del Sembrador para describir aquellos cuyas vidas han sido ahogados “por el
afan [merimna] de este siglo” (Mat.13:22). Dios y su voluntad son inevitablemente
expulsados del corazéon de aquellos que viven en constante temor pensando que pueden
en cualquier momento ser privados de las necesidades de la vida.



81 | Invitacién a una Revolucién Espiritual

Sin embargo, debemos entender que, al igual que Sus advertencias sobre el
almacenar los bienes de este mundo, Jestis desea por medio de Su prohibicién de la
ansiedad levantar la pregunta sobre donde esta finalmente va a ser colocada la confianza
de uno y no prohibir los esfuerzos para ganarse la vida. Trabajar como un medio para
obtener las cosas necesarias de la vida no sblo es aceptable por las Escrituras, es un
mandamiento (Efe.4:28), y la holgazaneria es tratada con complacencia (Prov.6:6-11;
24:30-43; Eccl.4:5). No hay nada espiritual en la indolencia. “Si alguien no quiere
trabajar,” escribio Pablo, “que tampoco coma” (2 Tes.3:10). Esta advertencia, entonces,
no esta dirigida a la inquietud reflexiva de un marido o padre que busca proveer para las
necesidades futuras de su familia (1 Tim.5:8; 2 Cor.12:14). No est4 dirigida para rechazar
la carga del cuidado que un Cristiano siente hacia sus hermanos (1 Cor.12:25; 2
Cor.11:28; Fil.2:20) o por las “cosas del Sefior” (1 Cor.7:32). Lo que el Senor golpea aqui
es la inversion de la preocupacion humana en como mantenerse respirando y los miedos
y temores sin sentido, asociados con ella.

Que Jesus esta principalmente interesado con la eleccion entre el mundo y el reino es
evidente por el completo contexto de Su advertencia sobre la preocupacion. El
pensamiento que comienza con “No os afanéis por vuestra vida” (v.25) no es completado
hasta el versiculo 33: “Mas buscad primeramente el reino de Dios”. Esta es una clasica
construccion de “no... pero” que el Seior usa en Juan 6:27 cuando realiza la misma
apelacion: “Trabajad, no por la comida que perece, sino por la comida que a vida eterna
permanece” Aqui, como en Mateo, la intencién del Gran Maestro no es demandar la
absoluta abstinencia de una y la busqueda exclusiva de la otra. El simplemente nos esta
desafiando a decidir que mantendra el fundamento més alto en nuestros corazones —la
comida, la bebida y el vestuario o la justicia del gobierno del cielo —aquello que perece, o
aquello que permanece. Dios debe siempre ser el primer amor de los que eligen esto
altimo.

Hasta ahora en Su Sermoén, Jesus ha dejado claro que podemos perder la eternidad a
causa de la avaricia, o podemos renunciar al temor ansioso. Dadas las consecuencias de
ambas, un camino parece dificilmente menos reprensible que el otro.



Lecciones De los Pdjaros y las Flores

En Mateo 6:25 Jesus dirige Sus advertencias sobre la ansiedad sin sentido sobre las
necesidades de la vida— el temor inquietante que Dios no pueda suplir lo que nuestra
propia fragilidad no puede proveer para nosotros mismos. El contintia Sus advertencias
con una serie de argumentos que dejan claro que nuestra incesante preocupacion sobre
las necesidades y circunstancias del futuro corren contrarias a la misma naturaleza de
Dios y Su evangelio, y es consecuentemente innecesario, inttil e insidiosamente
destructivo para nuestra fe (Mat.6:25-30)

Que los hombres son fragiles y criaturas dependientes no es algo que se tenga que
argumentar. Si determinamos enfrentar la vida por nosotros mismos producira la causa
mas grande de ansiedad — tanto para el rico como para el pobre. El siglo veinte no ha
cambiado esto. Tampoco la riqueza o los programas gubernamentales son una defensa
contra la escasez. Las fortunas fallan, los gobiernos fallan, y las circunstancias cambian
con inquietante regularidad. Los favoritos de hoy son los olvidados de mafiana. No es por
lo tanto, ninguna sorpresa que el mundo de los hombres no regenerados sea una mezcla
de raza temblorosa de miedo y temblor.

Pero ¢Qué sobre aquellos que son ciudadanos del reino de Dios? ¢Es concebible que
ellos, también, deben ser atormentados por el mismo miedo implacable por la futura
calamidad? Y si es asi, ¢Qué esto dice sobre la certidumbre de las promesas de Dios o la
constancia de Su amor? Los Cristianos debieran ser las personas mas positivas y mas
optimistas sobre la tierra. Y esto no es una mera forma de psicologizar — sin
fundamento, la pelusa infundada de los secularistas que intentan silbar su camino hacia
la tumba. El Optimismo de los Cristianos descansa s6lidamente sobre el amor de Dios —
un amor ya maravillosamente manifestado en el mundo. Jesuas habla de algunas de estas
evidencias en sus argumentos contra la ansiedad.

“¢No es la vida mas que el alimento, y el cuerpo mas que el vestido?”
(Mat.6:25b). La palabra que traduce “vida” (“psuche” a menudo traducida como “alma”)
se refiere aqui a la vida natural del hombre méas bien que a la naturaleza espiritual més
elevada. Esto es hecho mas evidente por el uso paralelo del “cuerpo”. El Sefior comienza
en el nivel del fundamento con un argumento desde la creacion — un argumento de lo
mayor a lo menor. El mismo hecho que estamos vivos del todo, El dice, refleja la
voluntad divina. ¢Por qué debiera el Creador darnos vida, inicamente para matarnos de
hambre? Si El nos ha dado el don mas grande de la vida, ¢Por qué El nos privaria de los
dones menores para mantenerla? éNo podemos confiar en Aquel que nos dio la vida
también nos dara la comida? Nuestras vidas no son una casualidad, y su continuaciéon no
depende de una posibilidad ciega. Hemos sido creados a la imagen de Dios para los
propositos que El seguramente hari funcionar por Su fiel providencia. ¢éCuél es el



83| Invitacién a una Revolucién Espiritual

problema? Hemos olvidado las maravillas de nuestros origenes, y por lo tanto, hemos
caido en el escepticismo sobre nuestro futuro.

“Mirad las aves del campo...” (Mat.6:26). “Considerad los lirios del
campo...” (Mat.6:28-30). En estas dos apelaciones, Jesis extrae otra vez sobre la
naturaleza de las cosas, pero ahora argumenta de lo menor a lo mayor. Miren
reflexivamente (emblepsate), El exhorta, en la clase de provisién abundante que Dios
hace por algunas de Sus criaturas mas humildes, los pajaros, y preguntarse cuan mas
abundante y pleno ciertamente sera Su cuidado por los que no tinicamente han sido
hecho a Su imagen, sino se han convertido por Su gracia en algo méas notable — Sus
hijos. Aprendan la leccién (katamathete) de los “lirios”, El contintia. Observen como
estas flores silvestres desatendidas del campo florecen por la pura provision de Dios — y
sin embargo, lucen méas magnificamente que los vestuarios de Salomo6n en el mejor de
sus tiempos. Si Dios cubre con semejante belleza a la hierba del campo de corta
duracién, ¢Cémo usted supone que El vestira a aquellos cuyo destino es la eternidad?
¢Por qué, entonces, Jesds pregunta convertimos nuestros esfuerzos para ganar las
provisiones de la vida en semejante batalla agonizante — una batalla que termina
consumiendo toda nuestra personalidad? Y su respuesta es: porque nuestra fe es
demasiado pequeina; porque tenemos muy poca confianza en Dios (Mat.6:30).

“¢Y quién de vosotros podra, por mucho que se afane, anadir a su
estatura un codo?” (Mat.6:27) En medio del esfuerzo para ayudarnos a ver porque
nuestra relacion especial con Dios debiera darnos grande confianza para el futuro, el
Sefior hace una pregunta calculada para mostrar la absoluta absurdidad e inutilidad del
estar inquieto sobre las cosas de las que no tenemos ningin poder para cambiarlas.
Necesitamos hacer lo que podemos. Los pajaros son incapaces de trabajar en los campos
y los lirios ni trabajan ni hilan, pero nosotros somos capaces de hacer algunas
provisiones para nuestras necesidades. Sin embargo, hay limites, y no tiene sentido que
forcemos nuestras maquinas y despojemos nuestros engranajes emocionales cuando
hemos ido mas lejos de lo que podemos ir. Muchas veces, nuestros temores son de
catastrofes imaginadas, pero aun cuando la fuente de temor sea real, no sirve de nada
contra las cosas que no podemos cambiar y inicamente sirven para incapacitarnos de lo
bueno que pudiéramos hacer si actudramos de otra manera. Como en el caso de los
pajaros y los lirios, Dios tendra cuidado de lo que nosotros no podemos cuidar.

La pregunta que necesita surgir en medio de nuestra ansiedad por el futuro es
sugerida en la afirmacién triunfante de Pablo en Romanos: “Si Dios es por nosotros,
¢quién contra nosotros? El que no escatimé a Su propio Hijo, sino que lo entreg6 por
todos nosotros, ¢Co6mo no nos dara también con él todas las cosas?” (Rom.8:31-32). ¢Las
personas que son gobernadas por el temor ansioso sobre lo que van a comer, beber y
vestir, realmente creen que Jesus murio por sus pecados? “hombres de poca fe”.



Una Fe Demasiado Pequeria

Jests habiendo realizado Su apelacién razonada contra los temores mundanos,
repite con urgencia la advertencia con la que él inici6, “No os afanéis...” (Mat.6:31).
Luego, El afiade una taltima observacion.

“Porque los gentiles buscan todas estas cosas” (Mat.6:32). Las referencias a
los “Gentiles” o a “las naciones” en el Sermén del Monte no es tanto para hablar de su
raza sino de su ignorancia espiritual — aquellos que no conocen a Dios. Moviéndose a
esta direccion, los apostoles, Pablo, Pedro y Juan, cuando escribieron a los discipulos
que no eran Judios, se referian a los incrédulos generalmente como “los Gentiles” (1
Cor.5:1; 1 Tes.4:5; 1 Ped.2:12: 4:3; 2 Jn.7; Apoc.11:2).

Como El lo habia hecho antes (Mat.5:47; 6:7), Jests reprende a Sus oyentes con el no
ser mejores en su conducta que los paganos. El no describe a los Gentiles como
“preocupados” sobre la comida y el vestuario, pero dice que ellos buscan estas cosas. Que
las dos expresiones significan lo mismo es evidenciado por el uso intercambiable en una
ensenanza similar del Senor en Lucas 12:22, 29. Por ambos términos, Jesis no
unicamente quiere decir “preocupados” sino preocupados en extremo. Los Gentiles en su
oscuridad, consideraban su alimento y vestuario como su interés supremo. Estas
necesidades dominaban y controlaban sus vidas. No conociendo nada del bondadoso, y
benevolente Dios, consideraron la vida como un asunto de casualidad ciega o como un
destino inalterable. Su ansiedad por las cosas fue completamente compatible con su
vision del mundo. ¢Qué mas estaba ahi? Pero que los Cristianos no encontraran mas paz
mental que los que estaban “sin esperanza y sin Dios en el mundo” (Efe.2:12) era
inconcebible y vergonzoso.

Hay un sentido en el que todos los hombres, hasta el mas ateo, son mas importantes
para el Todopoderoso que los pajaros y las flores, pero Jesis no se esta dirigiendo sobre
esto ahora. El est4 hablando tinicamente a los que son hijos de Dios, no meramente en la
creacion, sino en la redencion. Y de esta manera, El est4 diciendo, “Ustedes son el mismo
pueblo de Dios, ¢Como pueden estar tan ansiosos y preocupados en extremo?

“La fe” en el reino de Dios es mucho méas que un principio vago. Es una fuerza activa,
y practica que afecta a toda la vida. “Poca fe” es una fe que no ha sido cuidadosamente
resuelta y aplicada. Los Doce en su relacion con Jesds es una historia del crecimiento
desde una fe muy pequefia. Mas tempranamente, cuando ellos primeramente le
siguieron, ellos libre y entusiastamente le confesaron como el Cristo, el Hijo de Dios
(Jn.1:41, 45, 49), pero es evidente de los eventos posteriores que la implicacion de ese
hecho que confesaron no lo habian plenamente comprendido. Esto es draméaticamente
ilustrado por el terror que se apoder6 de ellos cuando repentinamente una tormenta
sobre el Mar de Galilea amenaz6 con volcarles su barco. Ellos habian estado con Jesus



85/ Invitacién a una Revolucién Espiritual

por méas de un afno. Habian observado la conversion del agua en vino en Cana; Habian
visto resucitado el hijo de la madre viuda en sus brazos en Nain; Habian experimentado
la pesca milagrosa de peces en las aguas de Capernaum — Si ellos tan s6lo hubiesen
pensado en tales poderes ejercidos por el Sefior en medio de la tormenta que golpeaba
violentamente su barco, esto hubiera servido para tranquilizarlos de su creciente panico.
Piense en ello. Fl que hizo el cielo y la tierra estd durmiendo a sus pies y ellos sienten
miedo de ahogarse!

Poco después, cuando el Senor simplemente calmé la tormenta al simplemente
pronunciar la palabra, los Doce se asombraron “¢Qué hombre es éste, que aun los
vientos y el mar le obedecen?” (Mat.8:23-27). El habia sido confesado poco antes como
—El Hijo de Dios — pero ellos estaban todavia aprendiendo lo que esto signific6. Y asi
ocurre con nosotros a menudo. Hemos confesado que El es el Sefior de gloria, y lo
creemos en alguna medida, pero esto no ha venido todavia a influenciar nuestro
pensamiento sobre la totalidad de la vida. Y tal como lo es para nosotros, lo fue para
ellos. El debe decir reprobandonos, “hombres de poca fe”.

Pero ¢Por qué es nuestra fe tan pequena? Esa es una buena pregunta. éTan pequena
para consolarnos en tiempos de sufrimiento? ¢Tan pequena para infundirnos valor
cuando enfrentamos las pruebas? O aiin mas inquietante ¢Tan pequena para salvarnos
en el Cielo? ¢Qué tan pequena es esa fe que vive en medio de la ansiedad temerosa de las
cosas fisicas? Debe ser ciertamente muy pequena, porque Jesis una vez dijo a sus
austeros discipulos, “si tuviereis fe como un grano de mostaza, diréis a este monte:
Pasate de aqui, y se pasar4; y nada os sera imposible” (Mat.17:20). El interés de nuestro
Sefior sobre nuestros caminos llenos de preocupaciones es definitivo. El no esti
meramente ofreciendo un consejo prudente; El est4 dirigiendo un mandamiento sobre el
cual nuestra relacion con el reino de Dios depende. Enfrentar este hecho con toda
honestidad puede ayudarnos en ocasiones para llenarnos de desesperacion. Estamos tan
inclinados a un temor croénico, y por mucho que lleguemos a odiarlo, nuestra lucha con
nuestros temores parece ser una guerra mas larga y persistente de desgaste que un
compromiso rapido y decisivo.

Compartimos la angustia del padre sufriente quien con dudas trajo a su atormentado
hijo a Jesas para sanarlo, “Creo; ayuda mi incredulidad” (Mar.9:24). Nos ayudara si
reconocemos que la libertad del temor a la que Jesiis nos llama es una leccién que
debemos dominar con el tiempo, a través de la practica perseverante — al recordarnos a
nosotros mismos una y otra vez de lo que la cruz dice sobre la fidelidad invariable del
amor de nuestro Padre y al orar llevando nuestros pensamientos cargados ante El
(Fil.4:6). Finalmente, tal como nuestro hermano Pablo, debemos “aprender el secreto”
(Fil.4:11-12) y mantenernos en la fortaleza indestructible de la paz (Fil.4:7) “No estén
ansiosos” El nos dice. En respuesta digamos, “No estaremos ansiosos”. Sea fuerte y
perseverante. Recuerde que la Fe puede crecer!.



Dios Por Encima de Todo

“Mas buscad primeramente el reino de Dios y su justicia,” (Mat.6:33a).
Esta encomienda es la contra parte positiva de las anteriores advertencias de Jesis
contra el afan desmedido y desmesurado por las cosas (Mat.6:25, 28, 31). Ahora por
ultima vez y en la forma mas clara el Hijo de Dios declara lo que debe ser la pasién que
controla a cada Cristiano. No hay ninguna sorpresa los que han estado escuchando. El
sentimiento de ésta pronunciacién representa el tema dominante del Sermén, un tema
que ha surgido repetidamente (Mat.5:6, 16, 48; 6:20). El verdadero siervo de Dios busca
Su reino y Su justicia por encima de todo lo demas. Es Dios inicamente quien merece y
ordena nuestra ambicion e interés sin reservas. Es en el reino que debieramos invertir
nuestros corazones incondicionalmente. Es en Su reino que debiéramos expandir
nuestras energias sin escatimacion. Aqui descansa la clave que abre todas las puertas —el
tesoro que responde a todas las necesidades.

“El reino de Dios” en este texto no se refiere a la soberania de Dios en la creacion y la
historia, sino a Su gobierno especifico sobre Su pueblo redimido. Ademas, este no se
refiere tanto a las personas que se someten a este gobierno (la Iglesia) sino al reino
mismo. Para entender esta pesada apelacion como un llamado a la absoluta lealtad a la
Iglesia como una institucion seria una tragica equivocaciéon. Este es simplemente un
llamado para que los hombres tomen la voluntad de Dios como el bien supremo.

Aquellos cuyas especulaciones Milenaristas les provocan ver en las palabras de Jests
una referencia a algtin reino apocaliptico futuro han fallado en observar que el énfasis no
esta sobre lo que Dios traera en el futuro, sino sobre lo que los hombres deben hacer en
respuesta a lo que Dios ya ha hecho y esta haciendo. El Senor esta haciendo un llamado
al deber presente, no para una mera anticipacion pasiva. No cuestionamos que el “reino”
pueda incluir el reinado de Dios en Su Hijo desde Su ascension hasta el dia del juicio,
pero los eventos futuros no parecen ser el principal interés del Sefior en Mateo 6:33.

Debido a que el reino en este pasaje tiene referencia al gobierno soberano de Dios
sobre Su pueblo, lo que debemos “buscar” es la sujecion de nuestras voluntades a la de
El. Todo pensamiento debe ser traido “a la obediencia a Cristo” (2 Cor.10:5). El énfasis,
me parece, no es tanto temporal (“busquen el establecimiento del reino”) sino moral
(“preparen su corazdén para recibir el gobierno del Ungido de Dios”).

Y ¢Por qué Jesus anade “y Su justicia”? éEsto avanza su pensamiento o simplemente
lo repite? Podia parecer una pequeia diferencia entre el reino de Dios y la justicia a la
que el reino llama a todos los hombres. Pero alguna distincion pudiera existir. La
“justicia” del Sermon del Monte no es la justificacion por la fe, a través de la salvacion
por gracia, lo cual est4 implicito en toda la estructura del Sermén. Tal como el contexto
o demuestra, esta “justicia” es la justicia de una vida transformada. Es la justicia
lo d t ta “justicia” 1 t d da transfi da. Es 1 t



87| Invitacién a una Revolucion Espiritual

practica de un verdadero amor por los demas (Mat.5:20-48) y una mente individual
hacia Dios (Mat.6:1-18). El reino del cielo esta disefiado para producir no inicamente
una nueva relacion con Dios, sino una nueva y transformada vida también. La basqueda
por ese reino no sera superficial o estrecho. Esta busqueda afectara profundamente cada
faceta de nuestras vidas — el matrimonio, el hogar, la familia, el empleo, las finanzas, el
estilo de vida y muchisimas cosas mds. El Senor ha dado esta instruccion hasta los
tuétanos de los huesos. Como John R. W. Stott lo sintetiza: “Asi como Jests nos ha
llamado en el Sermo6n a una mas justicia mayor, un amor mas amplio y a una piedad mas
profunda, El ahora nos llama a una ambicién mas grande” (Christian Counter-Culture,
P. 169).

“... y todas estas cosas os seran anadidas” (Mat.6:33b). Aunque llama a Sus
discipulos a una aspiracion mas elevada, Jestas no descarta el interés por la comida y el
abrigo como algo sin mérito. El simplemente nos esta diciendo que si queremos tener la
confianza de “estas cosas” debemos dejar de buscarlas completamente y buscar a Dios. Si
nos afananos en buscar lo presente, lo perderemos junto con la eternidad. Si buscamos el
Cielo, la tierra tendra que ser desechada. No podemos orar por nuestro pan diario hasta
que primero busquemos la gloria de Dios Y Su voluntad atin més intensamente.

Hay un importante principio involucrado en esta relacién del pan y el reino. Si nos
entregamos absolutamente a las cosas, esto servira para corromper todas las demaés
aspiraciones. Sin embargo, Si buscamos primeramente el reino de Dios, todas las otras
aspiraciones son mejoradas y ennoblecidas porque son siempre hechas para servir a un
mas alto proposito. La vida pudiera parecernos al presente con casi una interminable
variedad de opciones, pero al final hay tnicamente una!. O servimos al Cielo o nos
servimos a nosotros mismos. Esto agota las alternativas. El Sermo6n del Monte es muy
claro sobre esto.



Juicio Sin Misericordia

Muchos comentaristas han encontrado Mateo 7:1-12 un pasaje desafiante, dificil
para encajar en la estructura del resto del Serm6n del Monte. Parece a la primera
examinacion consistir de tres parrafos auto independientes sin un tema comun. Esto ha
causado que algunos asuman que estos fueron dichos en otras ocasiones y
arbitrariamente incluidos aqui. Esta es una soluci6on innecesariamente radical que
unicamente sirve para poner en duda la exactitud de la narraciéon de Mateo.

Lo que estas aparentemente ensefianzas no relacionadas pueden tener en comin es
que proveen algunas advertencias para balancear las primeras instrucciones de Jesus. Si
es asi, el tenor de las palabras precautorias finales de Jesus seria algo como esto:

Nuestro propio exacto entendimiento del reino de justicia no debiera producir en
nosotros un espiritu de un juicio severo y censura hacia los que estan teniendo alguna
batalla con el. Los hombres necesitan que se les ayude ver la naturaleza de la verdadera
justicia, pero no por un hipocrita descuidado y auto suficiente que esta mas interesado
en los pecados de los demas que los suyos propios. Si el sermén es rigurosamente
aplicado primeramente a nosotros mismos, encontraremos facilmente la compasién y la
humildad para tratar con los pecados de los demas (Mat.7:1-5)

El compartir el evangelio del reino es una obra absolutamente vital, pero necesitamos
ser advertidos de no malgastar nuestro tiempo sobre aquellos que no tienen interés en el.
El reino de Dios no debe ser esparcido por un fanatismo insensible que es mas que un
enjuiciamiento duro. El hijo del reino debe estar buscando a aquellos cuya actitud les
hace maduros recibir las buenas nuevas de redenciéon, no para que los hombres y
mujeres cuyo orgullo les hace imposible que oigan y entiendan (Mat.7:6).

Y, finalmente, el reino nos es obtenido a través de esfuerzos heroicos u logros
meritorios, sino simplemente al desearlo ardientemente. El reino es un don del amor de
Dios (Mat.7:7-12).

“No juzguéis, para que no seais juzgados” (Mat.7:1-2). La palabra Griega
krinete, aqui traducida “juzgar” puede llevar en Griego e Inglés, una amplia variedad de
significados desde discernimiento hasta condenacion. El contexto claramente apunta a
esto ultimo. Pero ni el ejercicio de un discernimiento juicioso (claramente requerido por
Mat.7:6, 15-20) ni la existencia de una corte de ley esta siendo prohibida. Es un espiritu
condenatorio inmisericorde lo que Jesus estd rechazando. Esto es confirmado por el
material paralelo en Lucas donde la advertencia contra el juzgar a los demas es precedida
por el mandato positivo de “Sed, pues misericordiosos, como también vuestro Padre es
misericordioso” (Luc. 6:36). En estd amonestacion, Jestus regresa al tema del amor
fraternal el cual alcanz6 un punto culminante en Mateo 5:43-48. En el registro de Lucas
del Sermo6n del Monte, las dos secciones estan inmediatamente juntas (Luc.6:27-38). El



89| Invitacién a una Revolucién Espiritual

punto de nuestro Sefor es que las personas estan muy necesitadas de misericordia que
no tienen motivos para estar faltos de misericordia hacia los demés. Esta advertencia es
la cara opuesta de Su promesa anterior para los que muestran misericordia, recibiran
misericordia (Mat.5:7) y a aquellos que perdonan seran perdonados (Mat.6:12). Los que
condenan a los demas sin compasion o interés redentivo pueden esperar el mismo trato
en manos de Dios —una perspectiva escalofriante.

“¢Y por qué miras la paja que esta en el ojo de tu hermano, pero no
hechas de ver la viga que esta en tu propio ojo?” (Mat.7:3-5). Debido a la clase de
juicio bajo consideracion que es sin amor y egoismo, este a menudo va acompanado por
la hipocresia. Por esta razon, Jesus pinta el cuadro patéticamente humoristico de un
hombre intentando extraer una paja del ojo de otra persona mientras una viga sobresale
en su propio ojo. Espiritualmente hablando, hay demasiados cirujanos ciegos quienes
ejercen grandemente esfuerzos sobre las faltas de los demas mientras se vuelven
inconscientes de la enormidad de las suyas propias. Afortunadamente, una cuidadosa
atencion a nuestras propias faltas tiene el resultado de prepararnos con la suficiente
humildad para tratar paciente y habilmente con los pecados de los demas (Gal.6:1-3; Tito

3:2-3).

La mayor dificultad que se otorga a este juego muy familiar de versiculos es la idea
popular que estos practicamente prohiben toda represién, sin importar los motivos. El
contexto mas amplio del Nuevo Testamento hace este entendimiento imposible. La
ensefianza de Jesus contiene mucha represion (por ejemplo, Mat. 23 y el presente texto),
sin embargo, esta ensefianza nunca fue aspera o censuratoria. Tal como el Sefior observo,
“Porque no envi6é Dios a su Hijo al mundo para condenar al mundo, sino para que el
mundo sea salvo por el” (Jn.3:17). Y esa es la clave. No es la amorosa y redentiva
represion el que el Sefior rechaza aqui, sino los ataques faltos de amor que sirven
Unicamente para alimentar el ego del “juez”.

El evangelio de la gracia no puede ser predicado sin hombres que convenzan del
pecado (Jn.16:8) y realicen un llamado a un cambio del corazéon (Luc.24:47; Hech.2:38;
3:19; 17:30). Aun las almas del pueblo redimido de Dios no pueden ser seguras sin
amonestar al desordenado (1 Tes.5:14) y buscar convertir “al pecador del error de su
camino” (Stg.5:19-20). Pero tal correccion es ofrecida en un amor redentivo, no como el
vehiculo del orgullo y el enojo. La justicia del reino advierte, pero no ataca. Los
ciudadanos del reino de Dios, luchando con sus pecados y acosados por la debilidad,
necesitan un hermano — no un “juez”. En todos nuestros tratos con los demas,
necesitamos recodar que no somos agentes del juicio del Sefior, sino de Su salvacién. La
venganza pertenece al Sefior. Nuestra tarea es buscar y salvar al perdido.



Sobre Perlas y Cerdos

“No deis lo santo a los perros, ni echéis vuestras perlas delante de los
cerdos,” (Mat.7:6). Dado el énfasis en los versos anteriores sobre la compasion hacia las
faltas de los demas, el lenguaje del Sefior aqui puede parecer un poco alarmante. No es
como se piensa que Jesus nunca us6 metaforas fuertes para describir la actitud espiritual
de ciertas personas. El se refiri6 a Herodes Antipas como “Id, y decid a aquella zorra”
(Luc.13:32) y a los Fariseos como “iSerpientes, generacion de viboras!” (Mat.23:33).
Pero este pasaje difiere. A ningin grupo especifico de hombres se esta dirigiendo como
“perros” y “cerdos” o se usa el término para referirse a los Gentiles o a cierta clase de
pecadores extraordinariamente reprensibles. Estas expresiones son simplemente figuras
en declaraciones proverbiales de acuerdo la forma de 2 Pedro 2:22. Ambos proverbios
ilustran la inutilidad de intentar ofrecer algo de gran valor a alguien incapaz de
apreciarlo. ¢Qué es lo santo?” Esta expresion se refiere a los sacrificios del Antiguo
Testamento de los cuales inicamente los sacerdotes podian comer (Ex0.29:33; Lev.2:3).
El significado especial de esta comida sagrada es que seria completamente perdida si era
lanzada a un perro callejero (pero no de los perrillos que comen migajas de la mesa de
sus amos referidos en Mateo 15:26-27), cuyo animal simplemente se la tragaria sin
saborearla como una simple pieza de desperdicio podrido. En una forma similar, es
inatil tratar de ensefar a los cerdos el valor especial de las perlas a las cuales cualquier
cerdo egoista felizmente pisaria bajo su pie para volver su pisada una maés repulsiva a su
paso. Ninguna gratitud para tal generosidad debiera ser esperada de estas fuentes. Su
repuesta pudiera ser mas que indiferente; podria aun ser violenta.

¢Cémo encajan estos proverbios en el contexto de las primeras palabras de Jesus
sobre los juicios duros? Ellos proveen de un balance importante. Aun los hombres
falibles y pecadores estan mal preparados para sentarse al emitir juicios severos sobre
sus semejantes, por lo tanto, no se espera que ellos consideren a los hombres con una
credulidad ingenua. Al enviar a los Doce a ensefiar, Jesus advirtio, “... sed, pues,
prudentes como las serpientes, y sencillos como palomas” (Mat.10:16). La advertencia
del Sefior no fue cinica, inicamente prudente. El quiere que Sus discipulos no sean
danados en su relacion con los demas, pero al mismo tiempo, reconozcan que todos los
hombres “no tienen fe” y algunos serian agitados a la animosidad por el evangelio.

¢Qué aplicacion el Senor planea hacer para nosotros de estos proverbios que
parecen casi salirse fuera del contexto? Guelich cree que estas palabras son de
advertencia a los discipulos contra la apostasia y la consecuente pérdida de lo que es
santo y precioso (The Sermon on the Mount, Pags. 355-356). Esto parece poco probable,
ya que a los mismos discipulos se les esta llamando a no ofrecer cosas santas a los
indiferentes. Es mucho mas probable que Jesus esta advirtiendo a Sus seguidores a no
presionar el evangelio sobre los oyentes indiferentes. Sus palabras no tienen la intenciéon



91 | Invitacién a una Revolucién Espiritual

de ser desdenosas y menospreciativas y no deben aplicarse a los incrédulos como una
clase, sino aquellos cuyo espiritu los hace incapaces de comprender el evangelio
(Rom.8:7; 1 Cor.2:14). Mas tarde, El da tanto el mismo consejo a los Doce, exhortandolos
a predicar a “los dignos”, pero no gastar su tiempo con los que no escucharan (Mat.10:11-
14). Tan desagradable como pueda ser, hay algunas personas para quienes no importa
cuan pacientemente se les ensefie, simplemente no tendran “oidos para oir” (Mat.11:15;

13:13-14).

Hay una importante leccion para ser aprendida por nosotros en todo esto. Podemos
tener una afnoranza especial para ensefiar y convertir a Cristo a cierta persona o grupo de
personas. Puede ser un ser amado o un amigo especial, o aun una clase especial o naci6on
de personas. No hay nada de malo con semejante deseo profundo por la salvacion de los
demas, pero no debemos cegarnos a su falta de interés e indiferencia y gastar nuestros
esfuerzos que serian mejor invertidos en corazones mas receptivos. La paciencia es
buena, pero no debemos estar siempre bombardeando en un hoyo aparentemente seco.
Otros corazones estan deseando oir. Estos necesitan ser buscados. Es una cosa
desgarradora el ser testigo a diario del estado perdido de nuestros propios hijos, padres,
esposa, marido, o amigos. {éQué vamos a ser cuando a aquellos que amamos son tan
indiferentes? El Senor estad diciéndonos, “Ve y ensena a alguien mas que tus hijos, a
alguien méas que tu madre o padre”. Pablo tuvo estd amarga experiencia. El amé a su
nacién con una pasion absoluta (Rom.9:1-3), pero ellos no tuvieron “oidos para oir”
¢Qué podia hacer é1? Aunque todavia oraba por sus hermanos en la carne (Rom.10; 1), él
volvio sus energias hacia aquellos cuyos corazones fueron mas receptivos, los Gentiles
(Hech.13:46-48; 19:6). Los gentiles no eran “su clase de personas”. Los Gentiles eran de
una clase de personas moralmente corruptas, degradadas, idolatras; pero estuvieron
dispuestos a escuchar y a aprender.

Cuando las personas en nuestra propia comunidad, los cercanos a nosotros, no
responden positivamente al evangelio, necesitamos buscar en otras comunidades, a otras
personas, y predicarles. El evangelio, y el tiempo, son tan preciosos como para gastarlos
en aquellos que no les importa oir. Lo mismo puede ser dicho de predicadores que
trabajan afio tras ano con Iglesias que no muestran ningn interés en crecer en Cristo o
cumplir con la gran obra ordenada por Cristo. Estos predicadores necesitan abandonar
estos surcos del campo sin esperanza y unirse a trabajar con discipulos, que estan
abiertos y dispuestos a aprender y crecer.



Un Reino por el cual Pedir

“Pedid, y se os dara...” (Mat.7:7). Hay algo poderosamente reconfortante en esta
seccion final (Mat.7:7-21) sobre el cuerpo central del gran Sermén de nuestro Seior,
pero que es susceptible a un serio mal entendimiento. Esta invitacion de Jesus es tan
memorable en si misma, tan facilmente trasportada en el corazén como un magico
aseguramiento y a menudo vista como la lampara de Aladino de todo deseo humano —Ila
garantia que si pedimos por ello, Dios lo concedera. Esto no es el caso, y inicamente al
colocar esta promesa por encima del contexto pudiera tal concepto ser sostenido.

¢Por qué Jesus cierra Su discusion del Reino de la justicia con estas palabras con un
fuerte animo? Si Mateo 7:1-5 esta dirigido a aquellos inclinados a convertirse al reino
entre los fariseos, esta seccion esta dirigida a un nimero mucho mayor que podrian
desesperarse ante las demandas del amor. En su debilidad e indignidad, ellos ven las
altas normas del reino como inalcanzables. El Sefior deja ahora claro que es inicamente
a corazones que afnoran por largo tiempo por una necesidad desesperada que el reino de
los cielos llegue a ellos. No es un reino para los que lo merecen, sino para los que lo
desean — un reino por el cual pedir.

“Porque todo aquel que pide, recibe...” (Mat.7:8). Cualquier persona puede
ser ordenada pedirlo, y cualquiera puede tener la bendicion si lo busca, no hay duda de
las palabras de Jestis que Dios lo concedera. Hay absoluta confianza sobre esto. Seis
veces en dos versiculos, Jesas lo dice asi. Pero ¢Estd promesa aplica a cualquiera sin
condiciones? y ¢No hay limites sobre lo que uno pudiera pedir?

Desde un contexto mas amplio del Sermon, es evidente que “cualquiera” en la
expresion de Jests no puede ser universal. El ya habia advertido que ni el hipocrita que
se auto justifica ni el ritualista obstinado recibira alguna recompensa del Padre (Mat.6:1,
7). Tal como ciertamente queda excluido el hombre de doble &nimo cuya oracion y
bisqueda es esporadica, insegura y no completamente comprometida (Mat.6:22-24;
Stg.1:5-8) El “cualquiera” de esta promesa claramente tiene referencia al hombre de
espiritu humilde y de corazén puro de las bienaventuranzas (Mat.5:3-12). Hay un pasaje
similar en Jeremias: “Entonces me invocaréis, y vendréis y oraréis a mi, y yo os oiré; y
me buscaréis y me hallaréis, porque me buscaréis de todo vuestro corazon” (Jer.29:12-

13).

El objeto por el cual pedir, buscar y llamar es dejado sin ser declarado en nuestro
texto. ¢Significa esto que cualquier solicitud que es verdadera y sinceramente hecha por
los ciudadanos del reino sera concedida? ¢Hay algunos limites aqui? Nos ayudara a
entender que el verdadero impulso de este pasaje si recordamos el tema central de este
sermon. Como un tema permanente e invariable, la exposicion de Jesus sobre la
naturaleza y ultimo dignidad del reino de Dios ha ligado a lo largo de todos los versiculos



93| Invitacién a una Revolucién Espiritual

de Mateo 5y 6, y aqui en este pasaje, alcanza un grado final. El reino descrito y ensalzado
se ofrece a todo corazéon humilde y contrito. Asi que esta peticion no es so6lo cualquier
solicitud que el Senor invita a Sus oyentes a realizar con confianza, sino una peticion por
las bendiciones del reino de los cielos. Aunque la oracion es tratada en el sermén, no es
tratada por su propio motivo inicamente, sino para ilustrar la vida totalmente consiente
de Dios y la importancia de santificar a Dios y Su voluntad por encima de todo lo demas
(Mat.6:5-15). Apoyo para este entendimiento es encontrado en el registro paralelo de
Lucas sobre la misma ensefianza donde la expresion “el Espiritu Santo” remplaza a las
palabras “buenas dadivas” que el Padre dara a “los que le pidan” (Mat.7:11). Dios conoce
que tenemos necesidades fisicas en la vida (Mat.6:32) y nos motiva a orar por ellas
(Mat.6:11), pero estas cosas no son los verdaderos tesoros sobre los cuales ha sido
cargado este sermoén. Las “buenas dadivas” de este versiculo son espirituales.

“¢Qué hombre hay de vosotros, que si su hijo le pide pan, le dara una
piedra? ... écuanto mas vuestro Padre que esta en los cielos dara buenas
cosas a los que le pidan?” (Mat.7: 9, 11). La base de nuestra confianza en buscar el
reino de los cielos descansa sobre el deseo y la habilidad de Dios para dar “buenas cosas”
a Sus hijos. Algunas de nuestras oraciones no pueden recibir una respuesta positiva
debido a que nuestro Padre en Su gracia y sabiduria conoce que estas “cosas” no seran
“buenas” Pero nuestro deseo por el “pan del cielo” reunird nuestras necesidades. El
“reino de Dios... es justicia, paz y gozo en el Espiritu Santo” (Rom.14:17). Son buenas sin
“calificativo”, y es la voluntad de Dios concederlas a cualquiera que las busca con todo su
corazon. Y tan lejos como nuestras otras afioranzas puedan ir, hay una gran seguridad,
en saber que, si en nuestra inocencia y genuinidad de espiritu (“pues no hemos de pedir
como conviene”; Rom.8:26), pedimos una piedra en lugar de pan, nuestro Padre no nos
la otorgara. El pensamiento de ser capaz de pedir a Dios algo con la absoluta confianza
de recibirlo es un pensamiento verdaderamente estremecedor. Alec Motyer lo expreso
bien: “Si fuere el caso que cualquier cosa que pedimos, Dios estaria comprometido a dar,
entonces yo nunca me atreveria a pedirle nuevamente, porque no tendria la suficiente
confianza en mi propia sabiduria para pedirle a Dios por algo” (Citado por John R. W.
Stott en Christian Counter-Culture, Pag. 187). Hay pocos de nosotros que no hayan
vivido lo suficiente para agradecer a nuestro Padre celestial por las oraciones que
quedaron sin respuesta.



La Regla de Oro

“Asi que, todas las cosas que queréis que los hombres hagan con
vosotros, asi también haced vosotros con ellos; porque esto es la ley y los
profetas” Es apropiado que pongamos alguna atencion especial a Mateo 7:12, por
ninguna otra razon que porque es uno de los mejores versiculos en la Biblia, y,
tristemente, muy poco practicado por los que lo conocen.

La “regla de oro” ha venido a ser identificada como una forma tinica con las palabras
de Jesus, pero el Senor aqui la describe como estando en el mismo corazon de “la Ley y
los Profetas” (observe Romanos 13:9-10). Tan memorable como es, este pasaje no forja
ningin nuevo fundamento ético, sino simplemente es una reafirmacion de Levitico
19:18: “No te vengaras, ni guardaras rencor a los hijos de tu pueblo, sino amaras a tu
préjimo como a ti mismo”. Pero si el mandamiento de hacer con los deméas lo que
quisiera que ellos hagan con usted no es inico con Jesus, hay ciertamente una intensidad
especial que El coloca sobre la expresion a través del ejemplo convincente de su propio
amor: “Un mandamiento nuevo os doy: Que os améis unos a otros; como yo os he
amado” (Juan 13:34).

Quizas la primera cosa que necesita ser observada sobre la “regla de oro” es que esta
nos obliga a tratar con los demas al comenzar con nosotros mismos. No debemos
determinar nuestro trato hacia los demas al mirarles y preguntarnos lo que ellos
merecen, sino al comenzar con nosotros mismos y preguntarnos lo que ellos quieren y
necesitan de nosotros. Los hijos de Dios deben inspirarse en un interés innato de interés
propio, para tratar a los demas gentil y redentivamente. ¢Cémo, debiéramos
preguntarnos, quisiéramos ser tratados, si estuviéramos en las mismas circunstancias en
las que ahora se encuentran nuestro projimo? Cuan bien esta simple regla de conducta
corta nuestras inclinaciones a auto justificarnos! Repentinamente, para el corazén
humilde, el camino se vuelve notablemente mas claro.

Pero si esto es asi, ¢Por qué es que mas personas no practican este principio que tan
obviamente revolucionaria todo el mundo? Bésicamente, porque muchas personas son
egoistas y estan centradas en si mismas! Todo esfuerzo por alterar a los hombres al
educarlos en la “regla de oro” falla porque los recipientes de este esfuerzo restringido
contindian siendo esencialmente egoistas. Unicamente cuando esa antigua forma de
egoismo se rompe, los hombres quedan libres para tratar a sus semejantes en la forma
que ellos mismos desean ser tratados.

¢Como entonces los hombres son libertados de sus egoismos basicos y libres para ver
a los demas como se ven a si mismos? Al ver primeramente a Dios. Nuestra fascinacion
con el ego puede unicamente finalizar cuando nos convertimos fascinados con Dios. éNo
es este el mas grande mandamiento de todos: “Amaras al Senor tu Dios con todo tu



95 | Invitacién a una Revolucién Espiritual

corazon, y con toda tu alma, y con toda tu mente” (Mat.22:36-39)?. Cuando un absoluto
amor por Dios ha lanzado de nosotros un amor absoluto por nosotros mismos,
estaremos en libertad para amor a los demas, como nos amamos a nosotros mismos.
Mientras esto no ocurra, la clase de amor arrogante por si mismo, que impulsa a la
mayoria de los hombres evitara el ser capaces de ver los intereses de los demés en la
misma forma que vemos los nuestros. Lo que esto nos dice, es que tinicamente Dios
puede liberarnos de nosotros mismos y capacitarnos para amar a los demas en forma no
egoista. “Nosotros le amamos a él, porque él nos amo6 primero” (1 Jn.4:19). Esta es la
precisa razon por la que ningiin hombre quien no ha mirado el rostro del santo y amante
Dios y doblado sus rodillas en humilde gratitud puede practicar jamas la regla que es de
oro.

Este mismo hecho muy probablemente explica porque Jests levanta nuevamente el
asunto de amar al projimo en el contexto de Mateo 7. Esto puede ayudarnos a entender
la expresién “Asi que” de nuestro texto. Martyn Lloyd-Jones cree que Mateo 7:12 es un
retorno al tema de juzgar a otros, y esto puede ciertamente ser asi, pero es dificil tratar a
Mateo 7:6-11 como simplemente un paréntesis. Parece mas probable que el Sefior esta
fundamentando Sus instrucciones sobre el trato hacia el pr6jimo basado sobre el trato
generoso de Dios hacia Sus hijos (Mat.7:9-11). La misericordia y generosidad de nuestro
Padre hacia nosotros no ha sido lo que mereciamos, sino lo que desesperadamente
necesitdbamos. Seguramente, entonces, aquellos que han recibido semejante gracia son
llamados a tratar a los demés, no sobre la base de lo que merecen, sino sobre lo que ellos
necesitan. De igual manera, Jesus cierra el corazén de Su sermdén como él lo habia
empezado — con una apelacién para una verdadera justicia que se revela asi misma en
un amor desinteresado en los hombres, un amor que se apoya sdélidamente el amor
misericordioso de Dios por nosotros.



E[ Desafio de Elegir

El cuerpo del gran discurso de nuestro Seiior en la montafia es inequivocamente
concluido con Mateo 7:12. La naturaleza radical y no convencional del Reino, sus
ciudadanos y su justicia ha sido clara y poderosamente trazado (Mat.5:3-7:12). Los
versiculos restantes del sermon (Mat.7:13-27) contienen la apelacion del Sefior para el
compromiso de Sus oyentes.

Este extraordinario discurso espiritual, que define a toda verdadera predicacion del
evangelio, no estaba meramente destinado a informar, sino a persuadir. El sermé6n del
Monte habla a la voluntad como también al entendimiento. Es un llamado a la elecciéon
radical. Y el buen Predicador no tiene la intencién de que escapemos o de Jests o de Su
Mensaje. Jesus esta diciendo en efecto: “Mi Sermdén termina aqui. Ahora, ustedes deben
decidir que haran con él. Considérenlo cuidadosamente. Elijan Sabiamente. La Vida y la
muerte estan en la direccién que tomen”.

Lo que es obvio en todo esto, es el hecho que, No obstante, a pesar de todo el poder
de Dios, los hombres pueden rechazar Su voluntad. Su larga y ardua obra redentiva
finalmente termina no en un irresistible edicto (Hech.7:51; Heb.10:29) sino en una
sincera invitacion (Mat.11:28-30). El hombre no es un robot. Su voluntad, por el disefio
de Dios, es un sacrosanto. Jesus puede cortejar, pero él no puede obligar. De manera
que, él nos ensena pacientemente, y luego, nos suplica con urgencia.

Al realizar su apelacion al cierre, el Sefior habla de inicamente dos alternativas: dos
puertas, dos clases de fruto, dos fundamentos. La eleccién puede ser dificil, pero no
compleja. Debemos decidir entre el camino de la sumision y la confianza y el camino del
rechazo y la rebelion. El exhorta a Sus oyentes a elegir entre estas alternativas,
considerando no Unicamente sus demandas sino sus consecuencias. ¢A donde este
camino me llevara? ¢Qué clase de fruto este arbol producira? ¢Soportara esta casa hasta
la Giltima tormenta?

Las exhortaciones de esta ultima seccion del Sermoén pueden ser divididas en tres
unidades (Mat.7:13-14; 15-23; 24-27). Entre las dos amonestaciones para elegir
sabiamente, hay una advertencia en medio de ellas sobre el peligro para la sabia eleccion
presentada por los falsos maestros.

El Camino Estrecho

“Entrad por la puerta estrecha; porque ancha es la puerta, y espacioso el
camino que lleva a la perdicion, y muchos son los que entran por ella;
porque estrecha es la puerta, y angosto el camino que lleva a la vida, y pocos
son los que la hallan” (Mat.7:13-14). Aqui Jesas abiertamente exhorta a Sus oyentes
a elegir el camino que es dificil y restringido y rechazar el curso que es mas facil y



97 | Invitacién a una Revolucion Espiritual

comodo. El aun deja claro que el camino por delante es tan implacablemente
demandante como la puerta por la que se ingresa. Y mas que eso, puede resultar en
ocasiones un camino solitario debido a que la mayoria de los hombres no lo encontraran
de su agrado. La notablemente honesta invitacién del Sefior al reino, vuelve las
apelaciones carnales y las promesas endulzadas de algunos predicadores modernos
completamente repugnantes.

No hay nada sorprendente sobre la invitacion. Es una invitacion a entrar al reino
cuya caracteristica mas sobresaliente ha sido la estrechez de su enfoque y la
determinacién de su compromiso (Mat.5:48; 6:19-24, 33). La puerta angosta es la
autoridad soberana del Sefior y el camino angosto la sumisién obediente a Su voluntad.
Los que entran se encontraran asi mismos que ya no mas hacen las cosas mas esperadas,
las mas tradicionales y las mas obvias. Al seguir al Hijo de Dios, sus vidas seran tan
diferentes como sus destinos.

Obviamente hay muchas cosas que deben abandonar aquellos que eligen el camino
estrecho del reino. Abandonaremos a la multitud despreocupada que nunca se
preguntan si lo que estan haciendo es del agrado de Dios. Pero mas importante todavia,
estaremos descartando a nuestro antiguo ego con su forma arrogante, voluntariosa y
egoista y rindiendo la mente y el pensamiento a un Gobernante mas sabio y més lleno de
gracia (Mat.16:24-25; 2 Cor.10:4-5). Unicamente en esta forma nos convertiremos en
manos y misericordiosos, pobres en espiritu y puro en el corazén, capaces para amar a
nuestros enemigos y orar por los que nos persiguen.

Pero si el camino angosto del reino restingue el espiritu voluntarioso y la mente
egoista, esta no restringe al amor (Fil.1:9; Efe.3:17-19); no restingue la paz (Fil.4:7); no
seca el gozo (1 Ped.1:8); no congela la misericordia (Efe.2:4); no aplasta la bondad (2
Cor.9:8). Todas estas virtudes abundan en el camino angosto. La tnica cosa que la
puerta angosta arranca de nosotros es la impiedad que nos envenena y nos destruye.
Unicamente el hombre que todavia ama esa impiedad se sentira presionado y asfixiado
en el camino del Rey. El pecado es el ladron que ha venido para “... hurtar y matar y
destruir; yo he venido para que tengan vida, y para que la tengan en abundancia” (Juan
10:10).



Arrugas sobre el Camino _Angosto

“Guardaos de los falsos profetas, que vienen a vosotros con vestidos de
ovejas, pero por dentro son lobos rapaces” (Mat.7:15). Por inicamente segunda
vez en el sermoén, Jesus comienza Sus palabras con una seria advertencia de “guardaos”
(del Griego proskete). La primera dirigiéndose en relacion a un peligro desde adentro —
la hipocresia (Mat.6:1). El habla ahora del peligro desde afuera — los falsos maestros.
Hay algunas suposiciones naturales que descansan detras de la urgente advertencia del
Senor (Vea a John R. W. Stott, Christian Counter-Culture, pag. 197).

La primera es que los falsos profetas no sélo eran una posibilidad teorica, sino una
realidad palpable y amenazante. El Hijo de Dios nos esta diciendo que el reino de los
cielos debe ser buscado en un mundo donde las mentiras y los engafnos alrededor de el
abundan. No hay nada nuevo en esto. El Antiguo Testamento estd repleto con
advertencias sobre los falsos profetas (Deut.13:1-3; 18:20-22; Jer.23:13-32; 27:9.10;
20:8-9; Ezeq.13:1-23; 22:28; Miq.3:11; Sof.3:4). Jesus, en la Gltima semana antes de Su
muerte, hizo sonar una alarma final sobre la futura aparicion de pseudo-profetas y
pseudo-Cristos (Mat.24:5, 11, 24) y las epistolas del Nuevo Testamento revelan que el
mundo de los apéstoles estaba lleno de ellos (Hech.20:28-29; 2 Cor.11:1-4, 13-15;
Gal.1:6-9; Col.2:8, 16-19; 2 Tes.2:8-12; 1 Tim.1:19-20; 4:1-2; 2 Tim.2:16-17; 4:3-4; Tito
1:10-11; 2 Ped.2:1-2; 1 Jn.2:18-23; 4:1-3; 2 Jn.9-11; Jud.3-4; Apoc.2:15, 20-24).

Es evidente del Nuevo Testamento que nunca existi6 un tiempo cuando los
Cristianos no hayan sido confrontados en controversia con alguna forma de un falso
evangelio. Aquellos que quieren servir al Sefior, pero estar libres de cualquier
preocupacion agobiante de los falsos maestros estdn sencillamente esperando lo
imposible. Nadie va a encaminarse con seguridad por el camino estrecho sin tener
algunos combates desgarradores con los pseudo-discipulos que intentan derribar su fe.
Hay un ntimero de Cristianos quienes todavia sostienen el mito que existi6 un tiempo
idilico en la historia del pueblo de Dios cuando la falsa ensefianza era desconocida y la
paz y la unidad reinaban supremamente. Para la seguridad de nuestra propia fe,
necesitamos abandonar esa ilusion y reconocer que “... a través de muchas tribulaciones
entremos en el reino de Dios” (Hech.14:22). Y algunas de esas tribulaciones, surgirian de
nuestros propios hermanos quienes hablarian “cosas perversas para arrastrar tras si a los
discipulos” (Hech.20:30). Nuestro Salvador ha dado esta advertencia desde el principio.
La méas grande amenaza para los que sinceramente estan buscando entrar por la puerta
angosta es aquella manada de engafadores que siempre parecen estar rondando
alrededor donde los asuntos de vida y muerte estdn siendo debatidos. Estos falsos
discipulos son maestros en volver confuso lo que es eminentemente obvio — la diferencia
entre la voluntad de Dios y la del hombre, la distincidon entre el camino ancho y el
estrecho.



99| Invitacién a una Revolucién Espiritual

Pero ¢Quiénes son estos falsos profetas de los que habla Jests? Ellos parecen no ser
del futuro, sino del presente — maestros que estan de pie incluso para evitar que las
almas sinceras entren al reino de Dios. Pensamos casi inmediatamente en los Escribas y
Fariseos cuyas perversiones e hipocresia han sido un tema dominante en este gran
sermon. Es verdad que ellos no eran discipulos de Jesiis, aunque ciertamente
reclamaban ser las verdaderas “ovejas” del rebafio de Dios. En Su ultima excoriante
reprension sobre estos hipocritas, el Senor les acus6 de estar cerrando “el reino de los
cielos delante de los hombres; pues ni entrais vosotros, ni dejais entrar a los que estan
entrando” (Mat.23:13). El les llamo lideres ciegos de “guias de ciegos” (Mat.15:14) y
advirti6 a sus discipulos a apartarse de su ensefianza (Mat.16:6-12). La advertencia de
Jesus ciertamente no estid limitada a la aplicaciéon de los Fariseos y su clase, pero
comienza alla y llega a abarcar a todos los que quieren pervertir el evangelio y oscurecer
la puerta angosta.

La segunda clara premisa de la amonestacion de nuestro Sefior sobre estos “falsos
profetas” es que hay una objetiva norma por la cual aquellos que vienen reclamando
hablar la voluntad de Dios pueden ser juzgados como verdaderos o falsos. La misma
presuposicion guib la ensefianza de Moisés quien advirtié sobre aquellos profetas que se
manifestaron con las aparentes senales y maravillas fueron senaladas como enganadoras
cuando llamaba a Israel a desobedecer la ya revelada voluntad de Dios (Deut.13:1-4). Los
falsos profetas eran aquellos que “... hablan vision de su propio corazon, no de la boca de
Jehova” (Jer.23:16). Jesus, como Moisés, no es un sincretista, trazando radicalmente
creencias conflictivas y finalmente llaméndolas a todas por igual como verdaderas. El ya
ha identificado al falso maestro en este serm6n como alguien que quebranta el
mandamiento de Su Padre y lo ensefia a los deméas de la misma manera (Mat.5:19). El
espiritu existencial de estos tiempos hace a los hombres retroceder a lo absoluto. La
“verdad” para ellos, es todo un asunto de gusto personal. Pero el espiritu del Gran
Maestro es inflexiblemente exclusivo. El tinicamente dice que es la revelaciéon de la
Verdad y nadie puede encontrar a Dios separado de El (Jn.1:18; 14:6). La voluntad de Su
Padre (Mat.7:21), Sus propias palabras (Mat.7:24), son la norma del juicio. Los maestros
en nuestro tiempo o en cualquier otro que dicen que “hay muchos caminos que conducen
a Dios” no han sido enviados por el Unigénito Hijo. Son falsos. Son engafnadores.



